




La morena de la copla 
Mujeres en la posguerra española 

INTERNAS y SIRVIENTAS (1940-1975) de la SIERRA de ALBARRACÍN  

JORNADA INTERNACIONAL 

PROYECTO DE INVESTIGACIÓN 
“Desarraigos y derivas” 

Carmen Martínez Samper 

Juan García Collazos 

(Coordinadores) 

UNIVERSIDAD DE ZARAGOZA 



Título: La morena de la copla. Mujeres en la posguerra española 

Proyecto: Internas y sirvientas (1940-1975) de la Sierra de Albarracín. 
Proyecto premiado en la XIV convocatoria autonómica Aragón Investiga 
2024, a la investigación con Perspectiva de Género. 

Primera edición, 2025. Nº de ejemplares: 110 

Esta actividad/publicación ha recibido el apoyo de la Fundación 
Universitaria “Antonio Gargallo”, en la convocatoria de Ayudas para la 
realización de Actividades culturales, artísticas y científico-sociales en el 
Campus de Teruel (2025) y una Ayuda a la realización de actividades 
culturales y sociales de la comunidad universitaria (20259, concedida por 
el Vicerrectorado de Cultura y Patrimonio. Universidad de Zaragoza.  

Edición: Carmen Martínez Samper 

(Coordinadora del Equipo de Investigación “Desarraigos y Derivas”) 

UNIVERSIDAD DE ZARAGOZA 

© De los textos e imágenes, sus autores/as.  
Imagen de portada: La morena, 1930. Julio Romero. 

© Diseño y maquetación. Portada y carteles: Carmen MSamper 

La dirección de la edición no se hace responsable de los contenidos e imágenes 
incluidos en esta publicación. 

Imprime: LAIMPRENTA CG 

ISBN: 978-84-09-77603-0 

DL: TE- 206 -2025 

Impreso en España. Printed in Spain 

PATROCINA. Fundación Universitaria Antonio Gargallo. Vicerrectorado de 

Cultura y Patrimonio. Universidad de Zaragoza. 

COLABORAN: Facultad de Ciencias Sociales y Humanas. Universidad de 

Zaragoza. Instituto Universitario de Investigación en Patrimonio y Humanidades 

(IPH). Instituto Politécnico de Coimbra. 

Cualquier forma de reproducción, distribución, comunicación pública 
transformación de esta obra queda prohibida sin autorización de sus titulares, 
salvo excepción prevista por la ley, citando el origen de la misma. 

)



Indice 

Agradecimientos_7 

Presentación de la Jornada y sentido de la misma_9 

Saludas_17 

PROGRAMA_22 

0.  Entre las sombras: la paradoja de la canción española en la 
posguerra. Resonancias y pasiones prohibidas.                    
Carmen Martínez Samper_ 25 

1. Canto al desarraigo: filosofía e identidad en la voz del exilio. 
Paula Lozano Aguirre_37 

2. Érase una vez, una niña en el Ritz: Los cuentos de Elena Fortún 
como retratos y crítica de una sociedad.                                    
José Fernández Martínez_43 

3. Las Pepas solteras del cine franquista. Análisis del arquetipo 
femenino de “la soltera” en la cinematografía franquista de la 
década de los años cincuenta: Calle Mayor (Juan Antonio 
Bardem, 1956). Helena Navarro Guillén_51 

4. Migraciones femeninas desde Teruel en las últimas décadas del s. 
XIX y primeras del XX: causas, dinámicas y reflejos culturales. 
Clara Del Castillo Peralta_57 

5. Tejiendo la resistencia: El Batallón invisible de las mujeres de los 
maquis en la Sierra de Albarracín. Silvia Martín Parra_65 

6. La investigación biográfico-narrativa como medio privilegiado de 
acceso al sentido de la praxis. Fernando J. Sadio-Ramos_71 

7. El hambre colma el plato. Laura Garfella Martín_77 

8. A raíz de zurcir… la vida. Luis Arturo Giménez Alamán_87 

9. Y de repente…¡maestra!”: mujeres sin titulación oficial de 
magisterio en la escuela rural del franquismo.                  
Estefanía Monforte García_91 

10. La morena de la copla: apuntes desde la música.                     
Juan García Collazos_101 



CATÁLOGO_105 

Entretejidas. Maneras de trenzar la historia 
Texto y comisariado: José Fernández_109 

ARTISTAS:  
	 - remedios clérigues amigó_112 
	 - Encarna Ferrer Gómez_114 
	 - Eva Fernández Falop_116 
	 - Silvia Gil Millán_118 
	 - Lucía Villarroya_120 

Autoras/autores_123 

Punto final_138 



AGRADECIMIENTOS 

Agradecemos a la Facultad de Ciencias Sociales y Humanas de 
Teruel, a la Fundación Universitaria Antonio Gargallo y a la 
Universidad de Zaragoza tanto su presencia como el apoyo recibido 
para llevar a cabo este programa.  

Nuestro reconocimiento a las personas que han contribuido 
con información y documentos. Del mismo modo, a quienes 
colaboran en su difusión y a la memoria «rescatada» por quienes 
hacen posible que no olvidemos las pequeñas historias que 
conforman la realidad social y cultural de un país. 

También al profesorado que, a lo largo de la vida, nos 
transmitió el amor por la literatura, las artes y la historia, y a nuestras 
familias, que vivieron aquellos momentos y nos enseñaron el valor de 
la memoria frente al olvido. 

 Finalmente, a las mujeres protagonistas, poetas, música, 
ponentes y artistas cuyo aporte impulsa la investigación que está en 
curso dentro del equipo de investigación sobre “los Desarraigos y las 
Derivas”.  

Gracias. 

Juan García Collazos  
Carmen Martínez Samper 
(Coordinadores de la Jornada) 

  



 

	



Presentación de la Jornada  
y sentido de la misma 

Esta es la primera Jornada que organizamos dentro del 
Proyecto iniciado por nuestro equipo de investigación y creación en 
2023. Desde diversas perspectivas, se analiza el contexto de los años 
1940 a 1975. Bajo el nombre Desarraigos y Derivas puse en marcha un 
equipo que defino de geografía variable ya que se configura y adapta en 
función de cada proyecto a desarrollar.   

Actualmente, centramos nuestro trabajo en el estudio de la 
vida cotidiana y los estereotipos durante la posguerra española, con 
especial interés en el análisis de nuestro territorio: la Comunidad de 
Albarracín y, de manera particular, la provincia de Teruel. En este 
marco, el tema de las internas y sirvientas de la Sierra de Albarracín 
(1940-1975) nos ha brindado la posibilidad de acercarnos a nuestra 
historia más reciente, a través del testimonio oral y las fuentes 
documentales. Con ello buscamos visibilizar a las mujeres del medio 
rural, a quienes la historia no siempre reservó un espacio donde 
“ser”, además de “estar”, ni les permitió realizar muchos de sus 
sueños. Hoy, además, se celebra el Día Internacional de las Mujeres 
Rurales y la festividad de la carmelita Teresa de Ávila, patrona de la 
Sección Femenina. 

Partimos de la idea de que la vida cotidiana constituye un 
microuniverso lleno de datos por rescatar, y conscientes de esos 
pequeños detalles que nutren la historia de una sociedad en 
construcción y constante evolución, no podemos dejar de indagar en 
los estereotipos y estigmas que recaen sobre las mujeres.  

Los valores, tan presentes en la cotidianidad, conforman 
nuestra cultura y son parte esencial de nuestras vidas.  Abrir nuevas 

9



líneas de investigación e intercambiar el conocimiento y experiencia 
adquirida con otras personas — sean de donde sean y tengan la edad 
que tengan — constituye un reto que asumimos como parte de la 
trayectoria del equipo. Retomamos aquí las palabras de Alicja 
Gescinska para expresar la importancia de lo esencial y, a su vez, 
resulta profundamente significativo, porque nos remite a los “sonidos 
de la infancia” y forma parte de la construcción de nuestra propia 
historia: 

Somos nuestros recuerdos. Más que nuestras vivencias, es la 
huella que estas dejan en nosotros lo que nos forma como 
personas. Cada recuerdo es un punto en el retrato puntillista 
de nuestra personalidad que van pintando nuestros sentidos en 
el lienzo de nuestra memoria. Recordamos con todos nuestros 
sentidos: olores, imágenes, sabores y sensaciones táctiles 
anidan en nuestra mente y nuestro corazón. Y lo mismo 
ocurre con los sonidos. 

(La música como hogar.  
Una fuerza humanizadora.  

Siruela. 2020,13) 

Hay un poder evocador en lo cotidiano y una función 
asociativa en la memoria. La identidad se construye a partir de 
hechos, pero son necesarias las sensaciones entrelazadas que definen 
las claves emocionales y vitales. Lo efímero se transforma en 
duradero cuando se recuerda, y valorar lo “pequeño”, lo 
aparentemente trivial, nos permite construir la memoria personal y 
colectiva.  

A este encuentro se suma también la mirada del arte, con el 
que “entretejemos la historia” para recomponer los vacíos de la 
memoria, de modo que la superficie tejida se mantenga íntegra: 
10



       Cuando pienso en los recuerdos de mi infancia, me doy cuenta 
de hasta qué punto están vinculados entre sí sonidos, olores e 
imágenes, y de cómo me han ido convirtiendo en la persona 
que soy. Una voz, un acento o un simple chirrido pueden 
desencadenar, en una fracción de segundo, una sucesión de 
pensamientos y sensaciones. Últimamente me sorprendo a 
menudo dándole vueltas a todo esto. Ahora que yo también 
soy madre, me pregunto qué recuerdos quedarán grabados en 
la memoria de mis hijos.  

(Alicja Gescinska, 2020, 16) 

No podría iniciar esta presentación sin aludir a la fragilidad de 
la memoria, a la memoria histórica y a la importancia de los sentidos 
para recrear recuerdos: el aroma de la casa, la luz que atraviesa una 
ventana, el crujir de una silla de anea o la cancela oxidada de una 
puerta. Tampoco debería continuar sin hacer referencia a la radio, 
como medio de difusión, pues buena parte de esta cultura se pudo 
difundir gracias a ella; acompañó los espacios y los “tiempos” de las 
familias, y su estudio resulta imprescindible para comprender ciertos 
periodos.  

En esta publicación hemos trabajado los estereotipos que 
afectan a  la mujeres. Con diferentes métodos, durante la posguerra 
se consiguió normalizar ciertos comportamientos. No olvidemos que 
la censura fue una forma de manipular a artistas, escritores y 
compositores.  

La música y la escuela, tanto ayer como hoy, son medios en los 
que los temas se expanden con facilidad. En las coplas y en el cine se 
habló de mujeres marginales, y se persiguieron tanto las formas de 

11



interpretar las canciones como la “decencia” del vestuario. En los 
dos ámbitos había una intención moralizante para cada acción. 

¿Qué se consiguió? Como afirma Irene Vallejo: 

“Los censores de todas las épocas corren el peligro de 
desencadenar un efecto contraproducente, y ésta es su gran 
paradoja: dirigen los focos de atención precisamente sobre 
aquello que pretendemos ocultar”. (El infinito en un junco. La 
invención de los libros).  

	 Es la temática de esta publicación y sólo pedimos que no te 
dejes llevar por la idea folclórica con la que se ha tildado una forma 
de cantarle al desamor y la mala fortuna. Préstanos tu tiempo. Para 
quienes no están familiarizados con ello, cabe decir que hoy renace, 
aunque en un momentos vivió etapas críticas porque se consideró 
propio del régimen franquista. Con nuestra investigación queremos 
contribuir a ampliar la visión que durante tanto tiempo se mantuvo 
sobre este tema. 

Con estas palabras, les damos la bienvenida a esta jornada de 
reflexión crítica en torno a la vida durante la posguerra española: un 
periodo de represión y escasez, pero sobre todo, lleno de huellas 
invisibles que marcaron profundamente la vida de las mujeres. Ellas 
fueron encasilladas bajo estereotipos impuestos por políticas 
patriarcales de un régimen dictatorial que buscaba restringir sus 
libertades, anulando sus derechos –lo peor que nos puede suceder a 
los demócratas –y silenciando sus voces. 

Hoy, al traer aquella memoria al presente, no puedo evitar 
pensar en cómo la historia se repite bajo rostros diferentes. El 
sufrimiento de la población civil en Gaza, en Ucrania y en tantos 
países que no son nombrados en los medios de comunicación, 

12



porque la miseria y la injusticia que padecen no reportan 
argumentos “interesantes” que sean los titulares a mostrar. Quienes 
difunden la historia y la escriben son los vencedores. Pero no 
olvidemos que las guerras siempre se ceban en quienes menos culpa 
tienen: las familias, la infancia y, de nuevo, las mujeres, que cargan 
con el peso de la supervivencia. Aquella “guerra” que vivieron 
nuestras abuelas y madres resuena en las guerras abiertas de hoy, 
donde la supremacía de unos pocos se impone sin sentido ni 
humanidad sobre la vida de tantos inocentes. 

Que este encuentro sirva para recordar y comprender nuestro 
pasado, también para mirar con empatía el presente, unir memorias 
y reconocer en todas las víctimas —de ayer y de hoy— la fuerza de 
una dignidad que nunca se debería ser aplastada. 

Muchas gracias.  

A continuación, presentamos esta jornada internacional, junto 
al también coordinador Juan García Collazos, profesor del 
Conservatorio Profesional de Música y de la Facultad de Teruel 
(Universidad de Zaragoza). Ambos somos profesores de la misma. 

Inicio mi presentación con el título de la jornada, en el que 
quiero detenerme, y con la pintura que protagoniza nuestro 
programa. Julio Romero de Torres (1874-1930) pintó La mujer morena, 
cuya modelo fue María Teresa López, quien también posó para 
varias de sus obras. El cuadro que hemos elegido para acompañar 
nuestro propósito fue realizado en la década de 1930, cuando ella 

13

§



contaba 14 años. Su imagen alcanzó gran popularidad y llegó a 
representar a la mujer andaluza, símbolo recurrente en la obra del 
pintor. Asimismo, fue protagonista del reverso de los billetes de cien 
pesetas en los años cincuenta y, al igual que el artista, inspiró la letra 
de una célebre copla que, con una leve variación, da título a la 
jornada.  

Se trata de La morena de mi copla, que vamos a escuchar en la 
voz de Lolita Torres (https://youtu.be/LRMlYbgoG7g?t=27 ) para 
iniciar las jornadas con una parte esencial de la misma, que se hace 
eco de la poesía, la pintura y la música. Se trata de una versión de 
1993, que suponemos todos hemos escuchado en algún momento. 

Partiendo de esta pintura, hemos configurado la imagen y, con 
la copla, el sonido que distingue a esta jornada. Se entrelazan las 
Bellas Artes y la Música, la Educación, la Cultura popular y, por 
supuesto, la vida cotidiana. Este contexto en el que trabajamos es 
una invitación al análisis de un marco estereotipado, en algunos 
casos denostado por folklórico, construido en gran parte a partir de  
consensos masculinos, donde se estableció el modelo de mujer 
“ejemplar”, digna de una sociedad que se pretendía nueva, pero que 
que en realidad repetía estereotipos retrógrados y buscaba “brillar” a 
costa de unas vidas que, la mayoría de las veces, estaban desgarradas. 

Antes de adentrarnos en cada uno de los temas que hemos 
desarrollado, queremos saludar y agradecer su presencia a quienes 
nos acompañan: al público presente y a las personas que representan 
a la universidad.  

En este acto contamos con la presencia de: 

Dª Mari Carmen Aguilar, vicerrectora de la Universidad de 
Zaragoza para el Campus de Teruel. 

14

https://youtu.be/LRMlYbgoG7g?t=27&utm_source=chatgpt.com


D. Angel Castro, decano de la Facultad de Ciencias Sociales y 
Humanas de Teruel. 

Y Dª Ana Gargallo, directora de la Fundación Universitaria 
Antonio Gargallo. 

A quienes pasamos a dar la palabra a continuación, 
agradeciendo su presencia y su compañía en este día, porque esta 
jornada no sería posible sin el apoyo institucional y la confianza que 
han depositado en nuestra propuesta desde el primer momento.  

Muchas gracias en nombre de todo el equipo. 

15



§



Saludo de Dª. M. Carmen Aguilar Martín,  
vicerrectora para el Campus de Teruel 

Universidad de Zaragoza 

	 Qué importante es aprender del pasado y reconocer lo 
mucho que nos han enseñado nuestras abuelas, mujeres valientes, 
trabajadoras muy trabajadoras, discretas y que han sabido sacar 
adelante a sus familias, a veces solas y en el mejor de los casos, 
acompañadas. No tuvieron una vida fácil, vivieron la guerra, 
aprendieron a partir de cero y siempre supieron dar su mejor 
versión, sacando lo positivo de todas y cada una de las lecciones de 
vida. 

	 Ellas fueron un ejemplo de sabiduría y valores sustentados 
por el cariño a la familia, a la tierra y a sus gentes. Nuestras abuelas 
siempre han mostrado respeto por aquello que les ha dado de comer 
y no han necesitado muchos estudios para cuidar todo lo que les 
rodeaba, ya fueran animales, familia, tierra o algunos bienes 
utilizados para las labores del campo.  

	 En su día a día siempre les acompañó la música, ellas 
cantaban para expresar sus sentimientos y a la vez, para mantener 
viva esa memoria histórica a la que ahora se le quiere rendir 
homenaje a través de este proyecto “La morena de la copla. Mujeres 
del medio rural durante la posguerra española”. Las canciones, 
como forma de expresión artística, nos sirven para conocer mejor esa 
parte de la historia que no pudimos vivir, ya sea a través de la copla, 
de la jota y otro tipo de canción, tal y como muestra el rico folclore 
presente y característico de nuestra geografía aragonesa y española.  

17



	 Para una turolense como yo es un honor poder participar de 
esta iniciativa interdisciplinar que une arte y música, y que trata de 
poner en valor el papel de la mujer rural en la posguerra, en 
definitiva, de conocer mejor nuestro pasado. Los que hemos tenido el 
placer de conocerlas nos sentimos profundamente agradecidos a ellas 
y ahora también a las y los impulsores de este proyecto, para que no 
caiga en el olvido este arte y esta forma de vida de esas mujeres a las 
que tanto les debemos. Gracias de corazón por hacerlo posible y 
como Vicerrectora para el Campus de Teruel os deseo todos los 
éxitos. 

M. Carmen Aguilar Martín 
Vicerrectora para el Campus de Teruel 

UNIVERSIDAD DE ZARAGOZA 

18



Saludo de D. Angel Castro, decano de la Facultad de Ciencias 
Sociales y Humanas de Teruel  

Universidad de Zaragoza 

  
Queridas amigas y amigos, 

Como Decano de la Facultad de Ciencias Sociales y 
Humanas, es un honor presentar y darles la bienvenida a esta 
Jornada dedicada a las mujeres del medio rural durante la posguerra 
española. 

En esta Jornada, en nuestro centro, se da voz a muchas 
personas que durante demasiado tiempo permanecieron en silencio. 
Mujeres que dedicaron sus vidas a trabajar en el ámbito rural y a 
sostener familias, pueblos, memoria y esperanza. 

Las coplas de aquella España nos hablan de vidas 
marcadas por la escasez, pero también por la fuerza y la dignidad. 
Son letras que hablan de lo cotidiano, del día a día, pero que 
funcionaban como consuelo contra la pobreza y la ausencia,… y que 
nos han llegado hasta hoy. 

Recordar a aquellas mujeres no sólo es un ejercicio de 
memoria histórica, sino que también es un acto de justicia. Ojalá este 
encuentro sirva para seguir escuchando las voces de esas mujeres, 
para seguir aprendiendo de ellas y para conocer y dar valor a su 
legado. 

¡Que les aproveche! 

  

Ángel Castro Vázquez 
Decano de la Facultad de Ciencias Sociales y Humanas 

UNIVERSIDAD DE ZARAGOZA 

19



20

Saludo de Dª. Ana F. Gargallo Castell,  
Directora de la Fundación Universitaria “Antonio Gargallo”  

Campus de Teruel  

Es un honor introducir, desde estas líneas, un trabajo que entrelaza historia, 
arte, música y memoria para rescatar las voces olvidadas de tantas mujeres del 
medio rural que vivieron en silencio los años más duros de la posguerra. La 
morena de la copla. Mujeres del medio rural durante la posguerra española es un ejemplo 
de cómo la creación artística y el análisis académico pueden entrelazarse para 
ofrecer una mirada más profunda y sensible sobre nuestro pasado reciente.  

En un contexto en el que no siempre era posible hablar en voz alta, la copla 
fue mucho más que un género musical: se convirtió en un refugio emocional y 
una ventana a través de la cual muchas mujeres rurales, marcadas por la 
pobreza, la soledad y la represión moral, miraban su propio mundo. Voces 
como las de Concha Piquer, Marifé de Triana o Juanita Reina convirtieron en 
arte aquello que no podía decirse en público. Las letras de canciones que 
hablaban de anhelos, amores imposibles, celos, pérdidas y esperanzas, o de la 
tensión entre la norma y el deseo, permitían llorar sin ser vistas, expresar sin 
hablar, compartir sentimientos en secreto y transformar el dolor en melodía.  

Recuperar las vivencias cotidianas de quienes quedaron, tantas veces, 
relegadas al olvido permite dar visibilidad a una realidad que, de otro modo, 
quedaría desdibujada. Rescatar la memoria de las mujeres rurales en la 
posguerra es una forma de aprender sobre resiliencia y sobre la capacidad de 
sostener comunidades en tiempos difíciles. Es un homenaje a todas aquellas 
mujeres que nunca pudieron contar su historia y nos ayuda a comprender 
mejor de dónde venimos, para poder construir un futuro más justo.  

Para la Fundación Universitaria Antonio Gargallo, este trabajo constituye una 
valiosa oportunidad para apoyar una propuesta que conjuga investigación, 
arte y compromiso social. Supone un ejemplo de cómo el conocimiento puede 
fortalecer el diálogo entre universidad y ciudadanía y contribuir al desarrollo 
de nuestro territorio. Enhorabuena a Carmen Martínez Samper y Juan 
García Collazos por esta excelente labor.  

Ana F. Gargallo 
Directora Fundación Antonio  Gargallo 

CAMPUS DE TERUEL 



21

La morena de la copla 
Mujeres rurales durante la posguerra 

PROYECTO DE INVESTIGACIÓN 

“Internas y sirvientas (1940-1975)   
de la Sierra de Albarracín” 



PROGRAMA 

La morena de la copla  
Mujeres durante la posguerra española 

15 de octubre de 2025 

SESION DE MAÑANA 

Facultad de Ciencias Sociales y Humanas de Teruel 

10 h. Inauguración  
	 	 Salón de actos de vicerrectorado. Facultad de Teruel 
	 	 Acto de bienvenida institucional a las Jornadas. 
 (Dª. M. Carmen Aguilar. Vicerrectora para el Campus de Teruel,  
D. Angel Castro.Decano de la Facultad de Teruel; Dª. Ana Gargallo. 
Directora. Fundación Universitaria “Antonio Gargallo”) 
10:15 h. Presentación  de las Jornadas 
          Juan García Collazos/ Carmen Martínez Samper. Coordinadores 
y profesores de la Facultad de Teruel. UNIV. DE ZARAGOZA. 

COMUNICACIONES: 
10:45 h. Canto al desarraigo: filosofía e identidad en la voz del exilio. 
Paula Lozano Aguirre 
11:15 h. Érase una vez, una niña en el Ritz: Los cuentos de Elena 
Fortún como retratos y crítica de una sociedad.  
José Fernández Martínez 

11:45 h. Pausa/Café 

12:00 h. Migraciones femeninas desde Teruel en las últimas décadas del 
s. XIX y primeras del XX: causas, dinámicas y reflejos culturales.  
Clara Del Castillo Peralta  
12:30 h. Las Pepas solteras del cine franquista. Análisis del arquetipo 
femenino de “la soltera” en la cinematografía franquista de la década de 
los años cincuenta: Calle Mayor (Juan Antonio Bardem, 1956). 
Helena Navarro Guillén 
22



13:00 h. MESA REDONDA y CONCLUSIONES 
              (Fernando J. Sadio-Ramos, Laura Garfella Martín, Luis Arturo       
	 Giménez Alamán)       	        	  
	 Moderadora: Silvia Martín Parra 
	 Conclusiones: Estefanía Monforte García 

13:45 h. Concierto. Salón de actos “Amparo Sánchez” 
	         Voz: Aida Crespo Burgueño 
	         Piano: Juan García Collazos 

14:45 h. Pausa/comida 

SESION DE TARDE 

 EXPOSICIÓN:    
18:45 h. Visita guiada a la exposición 
               Entretejidas. Maneras de trenzar la historia 
 	   Comisariado: José Fernández          	     	  
	   Sala de exposiciones Escuela de Arte de Teruel 

	 ARTISTAS:  
	 - Remedios Clérigues 
	 - Encarna Ferrer 
	 - Eva Fernández  
	 - Silvia Gil 
	 - Lucía Villarroya 

23



§



Entre las sombras: la paradoja de la canción española en la 
posguerra. Resonancias y pasiones prohibidas 

Carmen Martínez Samper  
Universidad de Zaragoza 

 Introducción 

La posguerra en España puede considerarse un periodo 
marcado por la represión y el control extremo por parte del 
régimen franquista, incluso de manera obsesiva en algunos 
momentos, sobre todos los aspectos de la vida cultural y social 
de las personas humildes. Entre ellos, la música popular 
ocupaba un lugar destacado, ya que constituía un medio 
accesible y sencillo para llegar a la mayoría de la población. A 
través de la radio o de las actuaciones en fiestas y verbenas, con 
pocos medios se llegaba a un número importante de 
ciudadanos/as. Aunque en apariencia transmitía valores  
moralizantes, la música formaba parte de otros mensajes que 
entrelíneas reflejaban la realidad de una nación que 
encontraba en aquellas coplas un alivio para su pena y se 
transformaba en una forma o un medio para llorar las 
desgracias y miserias.  

Vida cotidiana y roles en la posguerra 

En este periodo, la sociedad fue educada para aceptar un 
orden machista y patriarcal como algo natural, donde la mujer 

25



quedaba reducida a la mínima expresión: ser esposa, servir al 
marido, procrear y custodiar la casa como única patria posible. 
No había más horizonte. Mientras tanto, la vida cotidiana se 
sostenía entre la penuria y la escasez: la comida racionada 
hasta la humillación, la luz cortada, los sueldos menguados, el 
trapicheo de los estraperlistas… Así se mantenía la semblanza 
de una España de privaciones que dejó una profunda huella en 
la población. Todo ello iba calando en los huesos de un pueblo 
exhausto que se adaptaba a la vida porque muchos de ellos y 
ellas no conocían otra realidad. Como decía mi madre: - ¡Si es 
que no conocíamos otra cosa! Y tenía razón porque ella tenía 
siete años cuando empezó la guerra y vivía en un pueblo de 
fríos inviernos situado en un puerto de montaña. La 
información llegaba con cuanta gotas y la escuela era el lugar 
perfecto para consolidar las bases de una ideología que se 
imponía desde la niñez. 

La copla como refugio y apropiación del régimen 

En ese contexto de privaciones y silencio, florecieron con 
fuerza la copla y el folklore andaluz. El régimen supo 
apropiarse de ese caudal musical, que “engañaba” a la censura 
burlando el trasfondo de las letras al convertirlo en 
entretenimiento, llenando las ondas hertzianas de contenidos  
previamente despojados de cualquier rastro republicano (o 
libertino) hasta ser aceptables para los censores. Con la música 
se ofrecía a la población un alivio en forma de canciones; un 
consuelo en medio de tanta amargura que les ayudaba a  

26



exteriorizar sus penas mientras tarareaban unas coplas al 
trajinar en la casa. Unas coplas que eran la voz de poetas, 
como Rafael de León, de la generación del 27, quiene era 
amigo de Miguel de Molina y Federico García Lorca y con 
ellos se fue componiendo “Ojos verdes”. 

Así fuimos aprendiendo estas letras, al escucharlas de 
nuestras madres y, en mi caso, siempre tuve algunos discos en 
mi colección de vinilos que solía escuchar los sábados por la 
mañana.  

Cine, emociones y estereotipos 

La popularidad de la copla o canción española se 
consolidó gracias al cine, cuando las historias de las coplas se 
llevaron a la gran pantalla. Allí, las artistas y sus compañeros 
representaban una tipología que mezclaba la pobreza y la falta 
de cultura; las carencias y el desamor; los caminos torcidos y 
los amoríos ilícitos; las pasiones y el pecado carnal. Todo ello 
solía concluir con una moral no exenta de dobles juegos, entre  
heroínas y mujeres desdichadas.  

	 Un lamento popular que, más allá de la moralidad que 
imponía el régimen, hablaba de traición, pobreza y dolor 
humano en libretos que seguía la métrica de la poesía. Eran 
versos para entonar, dotados de recursos literarios, que los 
sitúan en un terreno distinto al “folklore” popular sin restar  
legitimidad al estilo. La copla, lejos de ser una expresión 
menor, contiene un valor literario y dramático que la aproxima 

27



a la poesía y al teatro musical. En ellas, se manifiestan pasiones 
y desengaños, como sucede en “la bien pagá” (1936): 

“Te di lo bueno, te di lo malo, 
te di mi vida, te di mi sangre, 

y tú, bien lo sabes, me la jugaste, 
por unas monedas, me abandonaste…” 

	 Otros versos, cargados de sensualidad, escapaban de la 
moral oficial, disfrazados de poesía popular. Un ejemplo de ese 
trasfondo estereotipado (el tema de la homosexualidad, por ejemplo) 
puede apreciarse en “Ojos verdes” (1935): 

“Apoyá en el quicio de la mancebía, 
miraba encenderse la noche de mayo  

pasaban los hombres y yo sonreía …” 

Esta copla tiene dos versiones: La que acabamos de 
anotar y esta segunda: Apoyá en el quicio de tu casa un día. Se 
cuenta que Concha Piquer la interpretaba sin censurarla y 
pagaba la multa que le imponían. 

Sin embargo, entre las sombras de la censura y el control 
ideológico, la canción española emergió como una paradoja, 
reflejando los anhelos, desventuras y pasiones de una sociedad 
marginada mientras aparentemente se alineaba con los valores 
patrios del franquismo. Es ahí donde se desprestigió su valía y 
se consideró rancio todo aquello que sonaba a “español” sin 
indagar en su evolución y en su historia. Son muchos quienes 
hoy se preocupan de estudiar estas composiciones, porque el 
tiempo ha dotado de cierta distancia a los acontecimientos. 
Pero, ese patriarcado que las mantiene entre lo marginal y la 

28



vida, podemos encontrarlo en la actualidad, como se 
encontraba anteriormente. Sirva como ejemplo que nos 
pueden hacer reflexionar sobre el camino que tomamos. 
Sorprende que el siglo XXI aún se compongan canciones 
tóxicas con mensajes sexistas explícitos y que las tararean miles 
de seguidores, hombres y mujeres. 

La paradoja de la canción española 

Este texto explora cómo las letras de estas canciones, 
aparentemente conformes con la ideología oficial, se 
convirtieron en refugio para expresar las realidades más crudas 
y prohibidas de la vida cotidiana. Bajo la superficie de lo festivo 
escondían otra verdad.  

	 Los versos parecían simples consejos morales, pero que 
revelaban también un mundo marcado por el engaño, la 
desigualdad y la marginación. En “La falsa moneda” (1931) se 
muestra esa doble moral y denuncia velada: 

“Que tú eres una falsilla 
que en la calle te encontré, 

que engañas al hombre más honrao’ 
y a la mujer más decente…” 

	 Muchas de aquellas coplas habían nacido en la República, 
de la mano de autores como Rafael de León, Antonio Quintero o 
Manuel Quiroga. La censura les obligó a limar sus versos, a rehacer 
sus dobles sentidos. Sin embargo, entre los pliegues de aquellas letras 
se escondía una crítica velada. Entre metáforas y símbolos, el dolor y 
la rebeldía encontraban refugio. Y esas canciones, aceptadas por la 

29



censura y coreadas por el pueblo entero, se convirtieron en un 
lenguaje secreto, un submundo poético donde lo prohibido lograba 
respirar. Encontraron la inspiración en lo popular, en el pueblo llano, 
en las vidas humildes, donde los temas tenían la fuerza de la vida y el 
espejo era el engaño con el que ésta se presentaba en el NODO. 

Autores y trayectorias 

El caso de Ramón Perelló Rodenas (1903-1978) merece 
que nos detengamos en un autor que estuvo encarcelado 
durante cinco años, siendo el compositor junto a Juan Mostazo, 
de canciones tan populares como: 'Mi jaca', 'La bien pagá', 
'Falsa monea', 'Échale guindas al pavo', 'Los piconeros’ 
(popular gracias a la película “Carmen, la de Triana”, con 
Imperio Argentina; en 1939 la canta Estrellita Castro y, 
posteriormente, en los años 40 fue interpretada por Concha 
Piquer), 'Soy minero', 'Adiós a España' o '¡Ay mi sombrero!'  

No es un estilo de canción propia del franquismo como 
se hizo creer sino que nació con la república y sobrevive hoy en 
día gracias a interpretes que reivindicaron su valía como por 
ejemplo Carlos Cano, Martirio, Estrella Morente o Concha 
Buika, sin olvidar las opiniones que en defensa de las mujeres, 
de los homosexuales, de las interpretaciones libres de la copla y 
el papel reivindicativo que dejó para la historia Rocío Jurado. 	
	 En aquel momento muchas de estas canciones 
permitían llorar a quienes lo tenían prohibido y al dejarse 
llevar por la emoción, de la música y la voz de las tonadilleras y 
tonadilleros, liberaron las penas del alma sin reprimir los 

30



sentimientos. Tal vez es por ello que Martirio relaciona la copla 
con “la educación sentimental” porque sus letras enseñaban a 
querer, a sufrir, a escuchar la poesía y a sobrellevar las penas 
“que con música son menos penas”.  

La copla como lenguaje compartido 

En el documental La España de la Copla, el autor Rafael de 
León señala una realidad social en la España del conflicto 
bélico y comenta: - Por una orilla, iba Conchita Piquer cantando Ojos 
Verdes. Por la otra orilla iba Miguel de Molina cantando La bien pagá. Se 
cantaban en la guerra todas estas canciones, por un lado y por el otro.  

Él se refiere a las orillas de un río porque “es más bonito” 
que hablar de guerra. La copla no pertenecía a ninguno de los 
dos bandos sino que en ambos, se cantaba y se escuchaba. 

Compromiso con la memoria 

Con lo expuesto hasta aquí, quiero presentar el tema 
tratado en estas jornadas pluridisciplinares cómo un análisis 
metodológico puede convertirse en un modelo para estudiar 
socioculturalmente una sociedad, de la que no debemos obviar 
ninguna de sus caras. Conocemos una parte y vamos 
descubriendo otras.  

Es importante involucrar a las personas jóvenes y 
conseguir que, a través de la música y el arte, puedan formar  
opinión y no limitarse a permanecer impasibles. Nunca pensé 

31



que muchas de las situaciones que observo en grupos 
marginales reprodujeran con tanta fuerza determinados 
estereotipos; y me preocupa cómo, sin el rigor ni la formación 
cultural necesaria, ciertas opiniones se asuman como válidas 
sin contrastar la información recibida.  

Como argumenta el filósofo, escritor y pedagogo español 
José Antonio Marina Torres, todos tenemos derecho a la 
libertad de expresión, pero eso no garantiza que los 
argumentos que exponemos sean correctos o estén 
fundamentados. Señala, en una entrevista para La Vanguardia 
(2025, 7 de agosto): “las personas son respetables todas, sus 
opiniones no”. Y aquí abre el debate sobre la libertad de 
expresión, pues en su discurso se pregunta: ¿dónde está el 
límite entre opinar y desinformar? Es por ello, que profundizar 
en los contextos se convierte en una herramienta esencial para 
consolidar el sentido crítico de las personas. 

Reflexión  

A partir de lo comentado hasta ahora, la idea-eje de esta 
jornada invita a reflexionar sobre los estereotipos acerca de las 
mujeres: las mujeres de ayer y la forma en la que la toxicidad 
de ciertos mensajes siguen teniendo vigencia en la actualidad.  

Contamos con múltiples recursos que nos permiten 
mostrar cómo el presente hunde sus raíces en el pasado. La 
responsabilidad de mantener su vigencia es global. Por ello, es 
necesario respetar la memoria histórica desde el rincón más 

32



pequeño, ese que muchas veces encontramos en la cocina o en 
la salita de estar de los abuelos. Fue en esos espacios donde 
encontré el germen de mi proyecto personal.  

Junto a mi abuela, mi madre, mi padre y mi hermana 
mayor, fui recogiendo recuerdos a través de sus  palabras. Unas 
veces se presentaban como historias divertidas; otras me 
dejaban un profunda tristeza.  

Regresé a la casa, me asomé a “las ventanas” y descubrí 
la importancia de mirar desde dentro, y conté mis propios 
relatos desde la expresión artística, conecté y con la gente y en 
su voz reconocí los ecos de una historia viva  

Hoy observo la fragilidad de la memoria y el valor de la 
empatía. Entre esas dos orillas navegamos… como las coplas. 

33

carmenmartinezsampere
Óvalo



§



Equipo de Investigación y Creación  

Desarraigos y Derivas 

35

PROYECTO DE INVESTIGACIÓN

Internas y sirvientas (1940-1975) 
de la sierra de Albarracín



36

§



 Canto al desarraigo: filosofía e identidad en la voz del exilio 

Paula Lozano Aguirre 
Graduada en filosofía 

Cuando salí de mi tierra 
Volví la cara llorando 

Porque lo que más quería 
Atrás me lo iba dejando. 

(Juanito Valderrama, «El emigrante» 1949)

Decía Simone Weil que “el arraigo es quizá la necesidad más importante y 
más desconocida del alma humana” (Echar raíces, 1943, p. 43). Esa 
afirmación, escrita en medio de la tormenta del siglo XX, resuena 
con fuerza en cada historia de exilio, en cada despedida forzada, en 
cada rostro que vuelve la cara llorando al dejar atrás lo que más 
quería. Pero también nos habla de algo más íntimo y cotidiano: de 
cómo, en la adultez, la construcción de la identidad pasa por el gesto 
de echar raíces, de arraigarnos en un lugar y en unas relaciones que 
nos permitan florecer y, desde ahí, trascender. El desarraigo, en este 
sentido, no es únicamente una pérdida territorial, sino la 
interrupción de ese proceso vital que vincula al ser humano con la 
tierra, con la memoria y con los otros.

Este gesto de echar raíces responde, en definitiva, a una 
necesidad vital. Tal y como señaló Viktor Frankl, la experiencia de la 
vida humana se define por la búsqueda de un sentido (El hombre en 

37



busca de sentido, 1946 p.114). Ese sentido se enlaza directamente con 
las preguntas más transversales de nuestra identidad, esas que 
podrían figurar en cualquier manual de filosofía: ¿quiénes somos?, 
¿hacia dónde vamos?, ¿es la muerte el final?, ¿qué orienta nuestra 
existencia? Preguntas tan difíciles de responder como de evitar, que 
llevan en su núcleo lo que Frankl denominaba “la voluntad de 
sentido” (El hombre en busca de sentido, 1946, p. 122).

La racionalidad humana —aquello que, al parecer, nos 
distingue de los animales— no se limita a calcular o a razonar en 
abstracto, sino que se despliega en la capacidad de construir mundos 
simbólicos, de tejer relaciones con la tierra, con los otros y con 
nosotros mismos. Solo en ese entramado de vínculos podemos 
reconocernos y saber quiénes somos. En palabras de Hartmut Rosa; 
el sentido de la vida solo puede comprenderse en contextos de 
resonancia: en la calidad de nuestras relaciones con el mundo, allí 
donde sujeto y entorno se afectan y transforman mutuamente en una 
vibración compartida que nos ancla y nos orienta La identidad no se 
forja en soledad, sino en ese diálogo resonante con lo que nos rodea, 
con aquello que nos toca y a lo que respondemos. 

Si aceptamos que comprender quiénes somos constituye 
quizá la tarea más decisiva de la vida humana, entonces podemos 
imaginar ese proceso como la construcción de una suerte de edificio de 
identidad. Cada ladrillo es un aprendizaje, una experiencia, un 
vínculo: el consejo transmitido por una abuela, el valor heredado de 
un libro, las costumbres de un barrio, la memoria de un pueblo, la 
raíz compartida con una tierra. Todo ello configura un edificio a la 
vez frágil y sólido, pero siempre capaz de otorgar sentido a nuestra 
existencia.

38



Pero este edificio identitario no está exento de derrumbe. Las 
grietas aparecen con las sacudidas   inesperadas: la emigración que 
obliga a dejarlo todo atrás, el destierro que despoja de la tierra natal, 
la muerte que irrumpe como un golpe seco, la enfermedad que 
trastorna la vida cotidiana, la pérdida de un propósito, el amor que 
se quiebra, el silencio insoportable al que la vida te enfrenta. Cada 
una de estas rupturas opera como un sismo: remueve lo que parecía 
sólido, resquebraja las certezas y nos enfrenta a la posibilidad de 
quedar suspendidos en el vacío.

Lo expresó con hondura Simone Weil: el alma arrancada de 
sus raíces es como un árbol desenterrado y arrojado a un suelo 
estéril, incapaz de nutrirse (Echar raíces, 1943, p. 51). Así se vive el 
desarraigo: como la experiencia de descubrir que el lugar donde 
florecíamos ha dejado de existir y que el horizonte que orientaba 
nuestros pasos se ha desmoronado con él.

Lo sabía José Gaos, que acuñó el término transterración para 
nombrar ese tránsito doloroso de ser arrancado de la tierra natal —
España— y verse forzado a rehacerse en México, tras el triunfo del 
bando nacional en la Guerra Civil. El exilio, para él, no fue un 
simple desgarro, sino también la posibilidad trabajosa de levantar de 
nuevo el edificio de la identidad sobre un suelo ajeno, con materiales 
distintos, con la memoria como único equipaje.

Hoy llamamos con frecuencia “desplazados” a quienes se 
ven obligados a dejar su tierra. Pero ese término administrativo, tan 
frío y aséptico, oculta la herida del desarraigo: el vacío de “no ser 
nadie” y “no tener nada” al llegar a un destino desconocido e 
incierto. Bajo la palabra se esconde la intemperie existencial, la 
fractura de vínculos, la pérdida de un lugar en el mundo.

39



No se trata solo de una cuestión de lenguaje. Nombrar es 
también trazar los límites de lo reconocible. Como escribe Judith 
Butler en Marcos de guerra: “Las normas diferenciales de 
reconocibilidad determinan qué vidas serán lloradas y cuáles no, y, 
en consecuencia, qué vidas serán consideradas como vidas y qué 
muertes pasarán inadvertidas” (Marcos de guerra. Las vidas lloradas, 
2010, p. 15). Durante el franquismo, este marco se dibujó con 
nitidez: unas muertes eran públicamente lloradas, mientras que otras 
fueron despojadas de valor, reducidas a la invisibilidad.

Hannah Arendt, al reflexionar sobre los refugiados de la 
Segunda Guerra Mundial, habló del “derecho a tener derechos” (Los 
orígenes del totalitarismo, 1951, p. 399), ese que depende de la 
pertenencia a un Estado que reconozca a sus ciudadanos. Pero ¿qué 
sucede cuando es el propio Estado el que marca fronteras arbitrarias, 
dejando a unos dentro y a otros fuera? En la posguerra española, 
miles de personas quedaron atrapadas en ese limbo político y social: 
exiliados, desplazados, sin reconocimiento legal ni protección.

Lo intuyó también María Zambrano, quien en su Filosofía y 
poesía buscó alumbrar un sentido allí donde la “razón filosófica” 
parecía insuficiente. Para ella, la poesía no es el resultado frío de la 
reflexión, sino el acto humilde de “acudir a cantar lo que nace, a pesar de 
lo que la rodea” (Filosofía y poesía 1939, p. 42). En la intemperie del 
desarraigo, las palabras brotan no del intelecto, sino del alma herida 
que busca sostenerse en medio del silencio.

Yo nací atada a un árbol con almendras, 
un tronco duro que había que limpiar en el invierno.

Flores blancas perfumaron 
el hueco donde a veces me escondía 

hundida hasta los ojos.
40



Del mar solo recuerdo el hambre, 
una hilera de sillas mirando el horizonte, 

castillos destrozados, 
juguetes rotos.

Yo nací con frío en los molares, 
sin tiempo de jugar a las muñecas, 

con el miedo disuelto en leche de papilla.

Una vez fui sola al cementerio 
a regar las flores de mi tumba.

(María Zambrano.  «Partida de nacimiento»)

La poesía —como la copla— se convierte así en refugio: un 
modo de decir lo indecible y de preservar la raíz cuando ya no queda 
tierra donde arraigar. La copla, en particular, es memoria popular 
del desarraigo: en sus letras se canta el duelo y la esperanza, el 
abandono y el regreso imposible, la pérdida y la identidad que 
resiste. Es filosofía hecha canto, pensamiento convertido en voz 
colectiva.

Cuando el suelo familiar se convierte en exilio interior —ya 
sea por la partida forzosa, por la ausencia de los seres queridos, por 
la muerte que irrumpe o por el desarraigo íntimo de sentirse 
extranjero en la propia vida—, el edificio de la identidad se 
tambalea. Lo que fuimos ya no basta, lo que somos se fragmenta, y 
lo que seremos todavía no tiene nombre. Es ahí, en el umbral del 
derrumbe, donde la voz del emigrante se vuelve eco compartido: un 
canto que trasciende la biografía concreta y se hace universal, 
porque habla de todos los que, alguna vez, tuvieron que rehacerse en 
la intemperie

41



Recordar siempre será un acto de resistencia contra el 
olvido, un modo de hacer justicia en el presente. Porque no somos sin 
memoria, sin historia: no eres sin tu gente, sin tu tierra, sin tu raíz. 

42

§



Érase una vez, una niña en el Ritz: Los cuentos de Elena 
Fortún como retratos y crítica de una sociedad 

José Fernández Martínez 
Graduado en Información y Comunicación 

“Todos somos capaces de contar bien un cuento, lo mismo que somos 
capaces de contar algo que nos ha ocurrido, para consolarnos, 
justificarnos o hacer reír. Todos sabemos contarlo minuciosamente o a 
grandes rasgos, escogiendo lo más indispensable para la compresión de los 
que nos escuchan. Esto es porque sentimos un placer en esta confidencia, 
porque necesitamos expansionarnos y comunicar a los temas lo que nos 
ha sucedido para que juzguen y nos admiren o nos compadezcan”. 

Estas palabras, escritas por Encarnación Aragoneses —más conocida 
como Elena Fortún— en el borrador de lo que años más tarde se 
publicaría como “El arte de contar cuentos a los niños”, resumen 
con claridad la dimensión social y universal del relato. Contar 
cuentos no es un pasatiempo: es una necesidad profundamente 
humana.  

	 A través de los relatos —desde los mitos y leyendas hasta las 
narraciones populares o los cuentos infantiles— el ser humano ha 
buscado dar sentido al mundo que le rodea. El cuento, en tanto 
vehículo de memoria e imaginación, es también un espejo de la 
sociedad que lo produce. En el caso de Elena Fortún, este espejo se 
materializa en Celia, su personaje más célebre, cuya evolución vital 
ofrece un retrato crítico de la España del siglo XX. 

43



	 María de la Encarnación Aragoneses Urquijo (Madrid, 1886 
– Barcelona, 1952) vivió una infancia marcada por la enfermedad y 
la soledad, que favorecieron la construcción de un rico mundo 
interior. Casada con Eusebio de Gorbea, militar y escritor, sufrió la 
temprana muerte de un hijo, experiencia que acentuó la 
introspección y la necesidad de dar salida a su imaginación. Su 
vocación literaria se desarrolló en los años veinte, en un contexto en 
el que entró en contacto con los círculos intelectuales y feministas del 
momento. Participó activamente en el Lyceum Club Femenino, junto 
a figuras como Clara Campoamor, Victoria Kent o María Lejárraga. 
Fue precisamente esta última quien la animó a publicar sus primeros 
cuentos en Gente Menuda el suplemento infantil del ABC. En 1928 
aparece por primera vez Celia, iniciando una saga que se prolongará 
a lo largo de varias décadas y que acompañará a generaciones de 
lectores. 

	 Durante la Segunda República y la Guerra Civil, Fortún no 
solo escribió para niños, sino que abordó temas de relevancia social 
como la situación de la mujer y la denuncia de la prostitución como 
“mal necesario”. Tras la guerra, vivió el exilio en Argentina, donde 
continuó escribiendo, incluyendo el borrador de “Celia en la 
revolución”, publicado póstumamente. Su vida, marcada por las 
pérdidas personales, el suicidio de su esposo y su delicada salud, 
concluyó en 1952, pero su obra permanece como testimonio 
imprescindible de un tiempo convulso. 

	 Celia Gálvez de Montalbán aparece en Celia, lo que dice 
(1929) como una niña madrileña de clase acomodada, traviesa, 
fantasiosa y observadora. A través de sus ojos se articula una mirada 
fresca e implacable sobre el mundo adulto, cuestionando los 

44



discursos de autoridad basados en la costumbre, la religión o la 
moral burguesa. 

	 Celia se sitúa en las antípodas de la “niña bien” descrita en 
manuales de urbanidad de la época. Lejos de ser obediente, discreta 
y dócil, encarna la curiosidad y la rebeldía. Su lógica infantil 
desmonta con sencillez la rigidez de las normas sociales, revelando 
sus contradicciones. El resultado es un personaje que, bajo el disfraz 
de la ingenuidad, vehicula una crítica mordaz al orden establecido. 

	 La saga de Celia, además, traza una inversión del arquetipo 
de la Cenicienta. La protagonista comienza su historia como niña 
privilegiada en la calle Serrano de Madrid, arropada por unos 
padres jóvenes y afectuosos, rodeada de institutrices y criadas. Pero 
poco a poco, entre internados religiosos, traslados familiares, la 
pérdida de la fortuna y la muerte de su madre, su mundo se 
resquebraja. De la abundancia inicial pasa a la precariedad, 
asumiendo responsabilidades impropias de su edad. En este tránsito, 
Celia se convierte en un espejo de la sociedad española, atrapada 
entre privilegio y desposesión, entre inocencia y conciencia crítica. 

	 Los primeros libros de Celia reflejan el universo burgués del 
Madrid de los años veinte. En la casa de los Gálvez de Montalbán, 
situada en la calle Serrano, conviven la familia y un nutrido servicio 
doméstico: institutrices inglesas, criadas, cocineras, chóferes. Estos 
personajes configuran un segundo hogar para Celia, aunque siempre 
atravesado por la jerarquía social. 

	 Elena Fortún utiliza con agudeza la mirada infantil para 
poner en evidencia las tensiones de clase. En el primer capítulo de 
Celia, lo que dice, la protagonista se sorprende de que los Reyes Magos 
dejen los regalos en los balcones de los ricos para que estos los 
repartan a los pobres. Su gesto de bajar sus propios juguetes para 

45



dárselos a Solita, la hija del portero, se topa con el orden social que 
impide alterar la desigualdad. La escena, envuelta en ingenuidad, 
muestra de forma elocuente la naturalización de la caridad como 
sustituto de la justicia social. 

	 Los relatos abundan en episodios donde Celia observa la 
vida de las criadas y los niños pobres con asombro, pero también con 
incomprensión. La “Cenicienta” de su mundo no accede al baile del 
palacio, sino que queda condenada a repetir el destino de sus padres 
en el servicio. Otros capítulos, como aquel en que Celia se disfraza 
de criada para “ganar un sueldo”, revelan la distancia entre juego 
infantil y realidad laboral. Para Celia es una aventura efímera; para 
miles de niñas de su edad, el servicio era una obligación ineludible. 

	 Estos pasajes muestran cómo la literatura infantil de Fortún, 
bajo su aparente sencillez, actúa como testimonio social. A través de 
Celia, los lectores —niñas de familias acomodadas— recibían una 
lección implícita sobre caridad, jerarquía y deberes de clase. Pero la 
lógica infantil de Celia, al cuestionar estas normas, abría también 
resquicios de crítica y reflexión. 

	 El giro más drástico de la saga llega con Celia, madrecita. La 
muerte de la madre y la pérdida de la fortuna familiar obligan a 
Celia a trasladarse a Segovia y asumir, con apenas catorce años, el 
rol de madre de sus hermanas. Este “desclasamiento” marca un 
punto de inflexión: la niña burguesa se enfrenta ahora a la 
precariedad cotidiana. 

	 La convivencia con personajes como Valeriana o Ramona, 
criadas y mujeres de origen humilde, pone de relieve la brecha de 
clase y educación. Mientras Celia desconoce las labores domésticas 
básicas —pues su formación se ha centrado en idiomas, música y 
protocolo—, Valeriana y Ramona dominan los saberes prácticos que 
46



sostienen la vida diaria. La protagonista, sorprendida y admirada por 
estas destrezas, descubre que el conocimiento de los libros no basta 
para afrontar la realidad. Este contraste revela cómo la educación 
femenina estaba profundamente condicionada por la clase social. 

	 El capítulo “Injusticia” resulta especialmente revelador: 
Celia se niega a aceptar que Petruca, hija del jardinero y de su 
misma edad, deba recoger las pelotas en un partido de tenis. Su 
protesta, apoyada por otra niña, se enfrenta al desdén de quienes 
consideran natural esa desigualdad. El diálogo con Petruca —“Lo 
que cuentan los libros es para todos, para los ricos y para los pobres”
— muestra el despertar de una conciencia social, aunque limitada 
todavía por el marco de la caridad y no de la transformación 
estructural. 

	 En El arte de contar cuentos a los niños, Fortún subraya que “en 
cosa alguna se fija el espíritu de un país como en el cuento popular”. Para ella, 
los cuentos no solo cumplen una función recreativa, sino que 
condensan la memoria de una colectividad: sus miedos, sus 
esperanzas, sus valores más profundos.  

	 Esta perspectiva conecta con las reflexiones de autores como 
Walter Benjamin, quien entendía el relato oral y popular como 
vehículo de experiencia compartida. En el caso de España, Fortún 
observa que los cuentos tradicionales, muchas veces de origen 
oriental, han sido asimilados y transformados por el contexto 
histórico y cultural peninsular. Su tono, áspero y duro, pero también 
profundamente emotivo, constituye una radiografía del carácter 
nacional. 

	 Lo particular de Fortún es que no se limita a reproducir 
cuentos clásicos, sino que los adapta a la realidad cotidiana de sus 
lectores. Las princesas no viven en castillos nórdicos con cisnes en 

47



lagos helados, sino en patios manchegos, en bodegas o en campos de 
trigo. Este gesto de localización narrativa implica un proyecto 
pedagógico y cultural: hacer que los niños perciban lo maravilloso en 
lo cercano, reconciliar lo fantástico con lo cotidiano. De este modo, 
los cuentos se convierten en herramientas de cohesión social, 
accesibles tanto a ricos como a pobres, en una clave de universalidad 
que trasciende las diferencias de clase. 

	 La obra de Celia encarna esta concepción. A través de sus 
relatos, Fortún muestra que la narración es capaz de tender puentes 
entre mundos distantes: la burguesía madrileña y las criadas de 
Segovia, las niñas “bien” y las hijas de los porteros, los saberes 
librescos y los saberes prácticos. En todos los casos, el cuento revela 
la humanidad compartida que late tras las diferencias sociales. Lo 
que cambia no es la esencia del relato, sino las condiciones materiales 
que determinan quién accede a él y cómo lo interpreta. 

	 La figura de Celia se despliega en un tiempo en que la 
burguesía madrileña vivía entre cafés, tertulias y bailes en hoteles 
como el Ritz. El hotel, inaugurado en 1910, se convirtió en un 
símbolo de distinción y modernidad, asociado a la vida elegante de 
las élites urbanas. En este contexto, no sorprende que una canción 
popular de los años treinta, Las tardes del Ritz, evocara esa atmósfera 
de ocio sofisticado y despreocupado. La letra, con su tono ligero y 
festivo, retrataba la imagen de una clase social que parecía vivir 
ajena a las tensiones políticas y sociales que bullían en la España de 
entreguerras. 

	 Celia, en cambio, representa el reverso de esa postal. Si bien 
en sus primeros años encarna la vida de una “niña bien” madrileña 
—que podría haber tomado la merienda en el Ritz—, pronto su 
destino se ve marcado por pérdidas, desplazamientos y 

48



responsabilidades adultas. El contraste entre el mundo del Ritz y el 
de Celia refleja de manera simbólica la fractura de la sociedad 
española, es en este contraste donde reside la fuerza de la obra de 
Fortún. La autora, a través de los ojos de una niña, consigue mostrar 
las grietas de la sociedad española: la distancia entre ricos y pobres, 
la fragilidad de los privilegios, la injusticia de un sistema educativo 
que niega oportunidades a los más desfavorecidos. Celia, con su 
curiosidad y su inconformismo, encarna la posibilidad de imaginar 
otros mundos. 

	 La saga de Celia, lejos de ser solo literatura infantil, 
constituye un retrato social de la España del siglo XX. A través de la 
imaginación de su protagonista, Elena Fortún nos invita a repensar la 
infancia como espacio de crítica, a descubrir en los cuentos una 
herramienta de reflexión política y cultural. 

	 Como en Las tardes del Ritz, la vida burguesa podía parecer 
un baile interminable. Pero Fortún, con la voz clara de Celia, nos 
recordó que detrás de los espejos brillantes había desigualdad, 
trabajo invisible y pérdidas irreparables. Contar esos cuentos fue su 
forma de justicia. Y quizá, como ella misma escribió, “todos somos 
capaces de contar bien un cuento” porque en ese acto se juega algo 
más que entretenimiento: se juega la memoria de una sociedad y la 
posibilidad de imaginar su transformación. 

49



 

 

§



Las Pepas solteras del cine franquista 
Análisis del arquetipo femenino de “la soltera” en la 

cinematografía franquista de la década de los años cincuenta: 
Calle Mayor (Juan Antonio Bardem, 1956) 

Helena Navarro Guillén 
Graduada en Comunicación Audiovisual 

 La premisa de esta investigación podría sintetizarse en una frase que 
vive en la cultura popular: “Te vas a quedar para vestir santos”. La figura 
de las mujeres solteras durante el franquismo, a las que se “les pasó el 
arroz”, las que no formaron una familia propia ni su vida culminó en 
el matrimonio, las empujaron a formar parte de los márgenes de la 
sociedad. Teniendo en cuenta el contexto histórico y el dogma 
ideológico de la dictadura se comprende cómo este arquetipo 
femenino conforma un estereotipo en sus representaciones 
cinematográficas digno de análisis desde una perspectiva de género. 
Este artículo pretende abordar el personaje femenino de “la soltera” 
a través de un análisis textual de la obra cinematográfica de 1956, 
dirigida por Juan Antonio Bardem, Calle Mayor. A su vez, al realizar 
el análisis se puede comprobar las similitudes en las narrativas entre 
el cine y las canciones populares, como por ejemplo “Pepa la 
solterona”, copla popular que referencia el título de este artículo.  

	 El interés de este estudio radica en que la sociedad 
franquista situó a estas mujeres en los márgenes de la vida pública y 
privada. Desde una perspectiva androcentrista que se les asignaba, 
dejaban de ser reconocidas socialmente como mujeres plenas y, en 
consecuencia, se anulaba la posibilidad de deseo hacia ellas. Se 

51



convierten en objeto de burla y humillación a su género. Destinadas 
a ser vistas como la imagen del deterioro de una sociedad que las 
expulsa al no pertenecer al status quo. Lo interesante de estas mujeres, 
sujetas a un periodo de la Historia como es el franquismo, es 
observar que no les queda otra alternativa que vivir bajo la moral del 
nacionalcatolicismo. Sin opción al cambio, se quedan ancladas en un 
preludio que nunca llega, porque la única vía de futuro es casarse, 
pero al no conseguirlo ¿qué les queda? La espera, una larga y tediosa 
espera. La investigación se realiza bajo un marco teórico que tiene en 
cuenta: el contexto histórico y social en España, la industria 
cinematográfica española de la época, la creación de personajes 
femeninos en el cine, y el análisis del personaje de Isabel de la obra 
de Bardem.  

	 La elección de Calle Mayor responde a la relevancia de su 
trama argumental. Ambientada en una ciudad de provincias en 1955 
—aunque no se llegue a mencionar se sabe que transcurre en 
Salamanca—, la película relata cómo un grupo de amigos reta a 

52

(Calle Mayor,1956)



Juan (José Suárez), un forastero madrileño, a cortejar a Isabel (Betsy 
Blair), la soltera de la localidad. Lo que comienza como una broma 
“inocente” pronto adquiere tintes melodramáticos: para Isabel 
representa la posibilidad de cumplir el sueño largamente anhelado 
del matrimonio, mientras que para Juan se convierte en una 
experiencia frustrante que lo conduce a huir de la ciudad.  

	 Isabel tiene treinta y cinco años —aunque la actriz que la 
interpreta sólo tenía veintinueve— y lleva esperando este momento 
desde que salió del colegio de monjas. Su deseo e ilusión, 
infantilizado en muchas ocasiones, hacen que sea cada vez más difícil 
terminar con la mentira. La película, producto de su tiempo, 
comparte con la literatura y el cine de la década una tendencia a 
reflejar lo cotidiano y social. Bardem construye así un retrato de la 
ciudad de provincias, donde el ocio se reduce a pasear por la calle 
principal y observar a las posibles pretendientas. La crítica social está 
presente, aunque expresada de forma sutil y velada para eludir la 
dictadura franquista. A pesar de que se puede detectar cierta 

53

(Calle Mayor,1956)



reflexión hacia la soltera de la película, el filme no puede 
considerarse plenamente transgresor, pues no llega a cuestionar de 
forma radical los valores dominantes. Más bien, propone la duda 
limitada acerca del destino de las mujeres solteras, condenadas a 
permanecer en el espacio doméstico paterno. La figura de la soltera 
se reproduce en toda su crudeza y se exacerba hasta el límite, si bien 
en los últimos instantes del metraje se introduce un matiz de 
compasión. En lugar de plantear alternativas, la obra muestra la 
espera interminable como una condena inherente a su condición. 

	 Esta dimensión que invita al espectador a reflexionar sobre 
las emociones de estas mujeres, son resueltas en dos pequeñas 
ocasiones: La última escena donde aparece Tonia (Dora Doll) 
diciendo que lo único que le queda es esperar a que aparezca un 
hombre, como hacen todas, y el trágico y melodramático paseo final 
de Isabel hasta ver su rostro a través del cristal de su ventana.  

	 El único valor social que en aquel tiempo las mujeres podían 
adquirir era el de ser esposa y madre. La legislación, la educación y 
el discurso religioso recordaban en modelo único de mujer sumisa y 
complaciente en el hogar, rasgos que de hecho podemos ver en 
Isabel. El Cine se convirtió en otro mecanismo propagandístico de 
Franco. En esta década, consolidada la industria cinematográfica, los 
estudios de cine prestan especial atención al público femenino. 

	 Surgen aquí las “películas para mujeres”, dirigidas para 
mujeres con un discurso de sumisión muy concreto. El género que 
mejor funcionaba para estas narrativas fue el melodrama romántico.  

	 Calle Mayor mezcla el melodrama romántico desde el punto 
de vista femenino —una mujer que suspira, que espera, que besa al 
hombre que ama, que referencia los melodramas estadounidenses, 
que fantasea junto a su vestido de boda y va a la Iglesia todos los 
54



domingos— y combina elementos fílmicos propios del cine de terror 
y la comedia de enredo desde la perspectiva masculina. Sólo hay que 
ver la secuencia en la que Juan, en mitad de una procesión y rodeada 
de mujeres vestidas de negro, se declara a Isabel.  

	 De esta forma, Calle Mayor es vendida por ambos públicos, 
una historia melodramática para las mujeres, la peor pesadilla para 
el hombre de la época quien pensarán que están viendo una 
comedia. La película tampoco es transgresora, sólo plantea la 
reflexión de lo qué les queda a las mujeres que acaban encerradas en 
sus hogares paternos. La figura de la soltera se mantiene con firmeza 
y es cruel en muchos casos. El filme aborda su estereotipo y lo lleva al 
máximo, sólo que, en los últimos minutos de metraje, se apiadan de 
ellas. No formula el cambio, ni las condena, solo muestra el encierro 
y la condena que supone esperar toda tu vida a que venga un 
hombre a buscarte. 

55



§



Migraciones femeninas desde Teruel en las últimas décadas del 
siglo XIX y primeras del XX: causas, dinámicas  

y reflejos culturales 

Clara Del Castillo Peralta 
Graduada en Sociología 

   Introducción 

	 Las migraciones han marcado profundamente la historia de 
la provincia de Teruel. Su carácter rural, su orografía accidentada y 
la escasa industrialización hicieron de este territorio uno de los más 
vulnerables a los procesos de despoblamiento que afectaron a 
amplias zonas del interior peninsular. Desde finales del siglo XIX y, 
sobre todo, en las primeras décadas del XX, se intensificaron tanto la 
emigración interior hacia otras provincias como la exterior hacia 
América o, en menor medida, hacia Europa. 

	 Si bien la historiografía ha prestado tradicionalmente mayor 
atención a la emigración masculina, el papel de las mujeres en estos 
movimientos fue crucial. Muchas jóvenes dejaron sus pueblos para 
trabajar en las ciudades como sirvientas, lavanderas o cuidadoras, en 
un contexto en el que las oportunidades de empleo femenino en el 
medio rural eran prácticamente inexistentes. Este trabajo aborda las 
causas y características de la migración femenina turolense en ese 
periodo, prestando especial atención al servicio doméstico y los 
cuidados, enmarcándolo dentro de teorías migratorias clásicas y 
apoyándose en fuentes estadísticas y culturales. 

57



1. Contexto demográfico y económico de Teruel a 
comienzos del siglo XX 

	 El censo de población de 1900 registraba 246.001 
habitantes en la provincia de Teruel (INE/IAEST). La 
densidad demográfica, inferior a 15 hab/km², situaba a la provincia 
entre las más despobladas de España. La estructura económica 
estaba dominada por la agricultura de secano, con bajos 
rendimientos y fuerte dependencia climática. 

	 La ausencia de un tejido industrial importante provocó que 
el excedente de mano de obra rural no encontrara salida en la propia 
provincia. A esto se sumaban factores como la fragmentación de la 
propiedad agraria, la inestabilidad política y la carencia de 
infraestructuras de transporte que dificultaban la integración de 
Teruel en los circuitos comerciales nacionales. 

	 Estas condiciones configuraron un escenario propicio para la 
emigración, tanto de hombres como de mujeres. No obstante, los 
caminos que ambos siguieron fueron distintos. 

2. Las mujeres y la migración: entre invisibilidad y 
protagonismo 

	 La historiografía sobre migraciones ha tendido a centrarse 
en los flujos masculinos, especialmente los vinculados al trabajo en la 
agricultura o la industria en destinos como Cataluña, Madrid o 
América. Sin embargo, diversos estudios muestran que, ya desde el 
cambio de siglo, las mujeres participaron activamente en los 
procesos migratorios, aunque sus ocupaciones quedaran 
relegadas a un segundo plano en los registros estadísticos. 

58



	 En el ámbito nacional, a principios del siglo XX, más del 
70% de las mujeres empleadas en el sector servicios 
trabajaban en el servicio doméstico (Martínez-Buján, 2018). La 
condición de “criada” o “sirvienta” era una de las pocas categorías 
laborales abiertas a mujeres jóvenes de origen rural. Este patrón se 
replicaba en Aragón y, sin duda, en Teruel, donde la falta de 
alternativas laborales empujaba a muchas mujeres a salir hacia 
Zaragoza, Barcelona o Valencia. 

	 A diferencia de los hombres, que solían migrar de manera 
temporal y en grupo, las mujeres lo hacían muchas veces solas y con 
destino directo a casas particulares en las ciudades. Su migración 
estaba mediada por redes familiares, por contactos en pueblos ya 
asentados en las ciudades o por anuncios en prensa local que 
ofrecían empleo de “chica para todo”. 

	 Aunque los datos nacionales del censo de 1920 muestran 
que la agricultura seguía siendo el principal sector de ocupación 
femenina (43 %), en una provincia como Teruel esa cifra era todavía 
más alta. La economía estaba muy vinculada a la agricultura de 
subsistencia y a la ganadería, y la escasa industrialización no ofrecía 
apenas salidas laborales distintas para las mujeres. Esto generaba una 
situación de desequilibrio: la mayoría de ellas quedaban relegadas a 
trabajos agrícolas mal remunerados, mientras que muchas otras se 
veían obligadas a emigrar hacia ciudades más dinámicas —
Zaragoza, Valencia, Barcelona o Madrid—, donde el servicio 
doméstico se convertía prácticamente en la única opción. 

3. Teorías migratorias aplicadas al caso turolense 

	 El estudio de las migraciones desde finales del siglo XIX y 
primeras décadas del XX puede enmarcarse en varias teorías 

59



migratorias que ayudan a explicar tanto las causas como las 
características diferenciales de los flujos femeninos: 

	 a) Las Leyes de las Migraciones de Ravenstein (1885-1889) 

	 El geógrafo británico Ernst Georg Ravenstein fue pionero en 
sistematizar el estudio de los movimientos migratorios. Sus “leyes” 
planteaban que la mayoría de los migrantes se desplazaban a 
distancias cortas, que las corrientes migratorias generaban 
movimientos de compensación y que existían perfiles diferenciados 
por edad y género. En particular, Ravenstein observó que las mujeres 
tenían mayor propensión a migrar en distancias cortas, mientras que 
los hombres predominaban en los flujos de larga distancia. El patrón 
de jóvenes turolenses que se trasladaban a Zaragoza, Valencia o 
Barcelona para trabajar en servicio doméstico encaja de manera 
clara en esta propuesta teórica. 

	 b) El modelo push-pull (Lee, 1966, inspirado en Ravenstein) 

	 Este enfoque enfatiza la interacción entre factores de 
expulsión (push) y atracción (pull). 

	 Entre los push en Teruel encontramos la pobreza agraria, la 
fragmentación de la tierra, la ausencia de industrias que ofrecieran 
empleos alternativos y la falta de opciones laborales para las mujeres 
en el mundo rural. 

	 Entre los pull, destacaba la creciente demanda de mano de 
obra femenina en las ciudades, especialmente en el servicio 
doméstico, que ofrecía alojamiento, manutención y un salario 
modesto pero estable. La modernización urbana y el crecimiento de 
la burguesía a comienzos del siglo XX hicieron del servicio 
doméstico un nicho laboral al que acudieron numerosas jóvenes de 
origen rural. 
60



	 c) La teoría de la segmentación del mercado de trabajo 

	 Plantea que el mercado laboral se divide en segmentos 
desiguales: un sector primario (estable, con salarios altos y prestigio 
social) y un sector secundario (precario, mal remunerado y 
desvalorizado). Las mujeres migrantes, sobre todo las procedentes de 
medios rurales, quedaron relegadas al segundo segmento, siendo el 
servicio doméstico el ejemplo paradigmático. Aunque les garantizaba 
un ingreso, las mantenía en condiciones de subordinación, con largas 
jornadas y escasa protección laboral. 

	 d) Enfoque de género y cuidados 

	 Más recientemente, la sociología feminista ha introducido el 
análisis 	 del trabajo de cuidados como motor migratorio. Según 
Martínez-Buján (2018), las migraciones femeninas no pueden 

61

DISTRIBUCIÓN DE LA POBLACIÓN FEMENINA OCUPADA EN 
ESPAÑA (1920)

SERVICIO DOMÉSTICO AGRICULTURA INDUSTRIA Y MANUFACTURAS OTROS SERVICIOS

Gráfico 1. DISTRIBUCIÓN DE LA POBLACIÓN FEMENINA 
OCUPADA EN ESPAÑA (1920). Fuente: Elaboración propia a 
partir de datos del INE.



entenderse sin tener en cuenta la centralidad de las tareas de cuidado 
—cuidado de niños, mayores, mantenimiento del hogar—, 
invisibilizadas pero fundamentales en la reproducción social. Aunque 
este marco se desarrolló para explicar la “migración de los cuidados” 
en la segunda mitad del siglo XX, resulta útil para mirar 
retrospectivamente las migraciones de jóvenes turolenses que salían 
de sus pueblos a servir en hogares urbanos. Su función era la misma: 
sostener la vida cotidiana de las familias receptoras, a cambio de un 
salario bajo y de la renuncia, al menos temporal, a la vida en su lugar 
de origen. 

4. Migración exterior: América y Estados Unidos 

	 Aunque la emigración exterior fue mayoritariamente 
masculina, también incluyó mujeres. Entre 1909 y 1920, 927 
personas de Teruel emigraron a Estados Unidos, con un 
número destacado hacia California (Heraldo de Aragón, 2021). No 
hay desgloses por género, pero testimonios locales y estudios sobre 
emigración española a Iberoamérica muestran que mujeres 
jóvenes acompañaban a sus familias o partían como 
empleadas domésticas en casas de emigrantes ya instalados. 

	 En América, su rol solía estar igualmente ligado al cuidado 
del hogar, aunque con frecuencia se ampliaba al trabajo en 
lavanderías, fábricas textiles o pequeños comercios familiares. La 
condición de emigrante femenina conllevaba una doble 
vulnerabilidad: por ser mujer y por pertenecer a la clase trabajadora. 

5. Cultura popular: la copla y la memoria de la 
emigración 
62



	 La emigración femenina también encontró eco en la cultura 
popular. Aunque la copla española se popularizó sobre todo en los 
años treinta y cuarenta, muchas de sus letras evocaban un 
sentimiento que hundía sus raíces en las migraciones rurales de 
principios de siglo: la ausencia, la separación familiar, el servicio 
doméstico como destino para las jóvenes de pueblo. 

	 Un ejemplo lo encontramos en coplas como La bien pagá o 
Ojos verdes, donde la mujer humilde que sirve a otros aparece 
marcada por la desigualdad social y la dependencia económica. 
Aunque no se refieren directamente a Teruel, reflejan un imaginario 
compartido: la mujer que abandona su hogar, se desplaza a la ciudad 
y entra en una relación laboral —y a veces emocional— marcada 
por la asimetría de poder. 

	 Estas referencias culturales ayudan a comprender cómo la 
experiencia de las migrantes no solo se vivió en el plano económico, 
sino también en el simbólico y emocional. 

6. Limitaciones estadísticas y silencios históricos 

Una dificultad clave al estudiar estas migraciones es la escasez de 
datos desagregados por género y ocupación en los censos de finales 
del XIX y principios del XX. El INE y el IAEST ofrecen cifras 
globales de población provincial, pero raramente especifican cuántas 
mujeres migraron ni en qué sectores se emplearon. 

	 Ello se debe a que muchos trabajos femeninos eran 
considerados “extensiones” del hogar, sin valor productivo, o 
quedaban invisibilizados bajo la categoría de “amas de casa”. El 
servicio doméstico, pese a emplear a miles de mujeres en España, 
aparecía desdibujado en las estadísticas oficiales. 

63



Por ello, gran parte del conocimiento actual proviene de estudios 
cualitativos, hemerotecas y memorias familiares, que permiten 
reconstruir la experiencia femenina de la migración más allá de las 
cifras. 

Conclusión 

La emigración femenina desde Teruel en las últimas décadas del 
siglo XIX y primeras del XX fue un fenómeno menos documentado 
que el masculino, pero igualmente relevante. Las condiciones 
estructurales de la provincia —pobreza rural, ausencia de industria, 
aislamiento— empujaron a muchas mujeres jóvenes a salir de sus 
pueblos en busca de oportunidades laborales. 

El servicio doméstico y los cuidados constituyeron la principal vía de 
inserción en los destinos urbanos y, en menor medida, en los países 
de acogida en América. Estas migraciones se explican bien desde 
teorías como las de Ravenstein, los modelos push-pull o la 
segmentación laboral, y se reflejan en la cultura popular a través de 
coplas que transmiten el dolor de la separación y la precariedad de 
las mujeres humildes.  

	 Reconocer estas trayectorias invisibilizadas permite entender 
mejor la historia migratoria de Teruel y otorgar voz a las mujeres 
que, desde la intimidad del servicio doméstico, también formaron 
parte del éxodo rural y de la diáspora turolense. 

64



Tejiendo la resistencia: El Batallón invisible de las mujeres de 
los maquis en la Sierra de Albarracín 

Historias de valentía y solidaridad femenina que sostuvieron la 
lucha clandestina contra el franquismo desde el anonimato 

Silvia Martín Parra 
Licenciada en Historia del Arte 

 Se dice que muy pronto,  
si Dios no media, 

 tendremos las mujeres  
que ir a la guerra. 

 Y yo como medida 
 de precaución  

ya estoy organizando 
 mi batallón… 

  
(“Batallón de modistillas” Álvaro Retana (letra) y Gaspar de Aquino (música))  

	 Batallón de modistillas es una pieza representativa del cuplé 
español, un género musical que nace a principios del siglo XX como 
resultado de la evolución de las tonadillas tradicionales y de la 
influencia de los espectáculos franceses. Se trata de una de las 
expresiones de cultura popular que mejor recoge las aspiraciones y 
reivindicaciones de las mujeres de aquellos años.  

 	 La obra nos presenta a un grupo de mujeres costureras, 
dispuestas a asumir un rol tradicional masculino, la lucha en el frente 
de guerra, sustituyendo los fusiles por agujas e hilos. 



	 Más allá del tono cómico, subyace un mensaje claro: 
visibilizar la figura de la mujer trabajadora urbana a principios de 
siglo y destacar su capacidad de organizarse como un batallón frente 
a las situaciones adversas.  

	 Años después, las modistillas del cuplé cobraron vida en la 
Sierra de Albarracín. Las mujeres que colaboraron con los maquis, 
las del llano, formaron un “batallón”, convirtieron sus manos en 
armas y sus quehaceres cotidianos en la trinchera invisible que 
permitió el sostén de la guerrilla.  

	 Así, las modistillas de la canción y las mujeres de la Sierra de 
Albarracín se encuentran en un mismo objetivo: la resistencia 
femenina silenciosa, tejida con hilos de valentía y solidaridad.  

	 Un batallón imaginado en la música de principios del siglo 
XX se convirtió, en la posguerra, en un batallón silencioso de 
mujeres anónimas que, desde la sombra, tejieron la red de apoyo sin 
la cual los maquis no habrían resistido en la Sierra de Albarracín, y 
mantuvieron viva la llama de la esperanza de un futuro en libertad.  

	 La Sierra de Albarracín, aislada y de difícil acceso, había 
vivido intensamente los años de la Guerra Civil. La derrota 
republicana trajo consigo la represión inmediata: detenciones, 
depuraciones y un clima de miedo que se instaló en cada rincón de 
la comarca. Todo ello propició la aparición del movimiento 
guerrillero, los maquis, en este paraje.  

	 En el caso de Aragón, la guerrilla no surgió inmediatamente 
tras la Guerra Civil, sino algo más tarde. A partir de 1944 se 
constituyó la Agrupación Guerrillera de Levante y Aragón (AGLA), 
siendo sus años más activos 1947 y 1948. Esta organización se 

66



dividía en cuatro sectores; el que operaba en la Sierra de Albarracín 
era el Sector 11.  

	 Las mujeres, además de responsabilizarse del trabajo 
doméstico y agrícola, asumieron la supervivencia de la familia y, en 
muchos casos, de vecinos, amigos y camaradas. Su vida estaba regida 
por la pobreza y el férreo control de la Guardia Civil, que fiscalizaba 
sus vidas. Cualquier gesto de solidaridad podía convertirse en una 
acusación que conllevaba un lastre imposible de borrar y cuyas 
consecuencias podían costarle la vida.  

	 En este contexto se fueron tejiendo redes de confianza y 
ayuda mutua, que serían vitales para la supervivencia de la guerrilla. 
Dentro de esta trama, las mujeres desempeñaron papeles tan 
sencillos como cruciales: enlaces que transmitían mensajes de un 
pueblo a otro, sorteando controles; suministradoras que llevaban 
alimentos y medicinas a los campamentos; informantes que avisaban 
de movimientos de la Guardia Civil; y protectoras que escondían 
guerrilleros en pajares, cuevas o casas, arriesgando así no solo sus 
vidas, sino también la de sus familiares.  

	 Los testimonios recogidos en la zona muestran la astucia con 
la que actuaban: escondían cartas en panes, llevaban armas en cestas 
de verduras o simulaban visitas familiares para pasar información.  

	 Según los historiadores, el número de enlaces triplicaba al de 
guerrilleros, y las mujeres representaban aproximadamente el 50% 
de quienes cumplían esta función o colaboraban con la guerrilla.  

	 El motivo de su predominancia numérica es evidente: 
pasaban más desapercibidas por el escaso valor que la sociedad de 
entonces les atribuía. Sin embargo, una vez bajo sospecha, fueron 
quienes más sufrieron la represión y el aislamiento social.  

67



	 Las fuerzas del orden pronto se dieron cuenta de que, 
acabando con la red de colaboradores, los maquis no tenían manera 
de sobrevivir. Y del mismo modo que actuaban las de llano, en 
silencio y con efectividad, desplegaron el terror entre los habitantes 
de la sierra. A la cabeza estaba el General Pizarro, nombrado por 
Franco gobernador civil de la provincia con el objetivo de acabar con 
los “bandoleros” de la misma, al igual que ya había hecho en otras 
zonas de la geografía española.  

	 Las llamadas mujeres del rojo, madres, esposas, novias, 
hermanas, primas, incluso amigas fueron interrogadas, detenidas o 
multadas; algunas, encarceladas por su colaboración real o supuesta.  

	 A partir de los años 50, la actividad guerrillera se redujo 
drásticamente, y con ella llegó un silencio impuesto. Hablar de lo 
ocurrido podía conllevar represalias, incluso décadas después. 
Muchas de estas mujeres guardaron sus recuerdos en secreto, 
transmitiéndolos solo a familiares de confianza y en la más absoluta 
intimidad.  

	 La transición democrática trajo cierta apertura, pero la 
memoria de la guerrilla y, sobre todo, de las mujeres implicadas, 
siguió siendo un tema poco abordado en la historiografía oficial. Las 
olvidadas de los olvidados. Esto se debe, en parte, a que la mayoría 
de los estudios se centran en los aspectos militares de la guerrilla, 
donde predominan los hombres, relegando así el papel esencial que 
desempeñaron las mujeres como enlaces y proveedoras de apoyo 
logístico.  

	 Solo recientemente, a través de investigaciones locales, 
asociaciones memorialistas y proyectos de historia oral, se han 
empezado a recuperar sus nombres y sus historias.  

68



	 Con este trabajo de investigación se pretende recuperar un 
capítulo silenciado de nuestra historia: el papel de la mujer en la 
guerrilla antifranquista; rescatar sus historias y mostrar cómo, lejos 
de ser figuras secundarias, su acción fue esencial para la 
supervivencia y el mantenimiento de la red maquis en esta comarca 
turolense.  

	 Durante décadas, su participación quedó invisibilizada por el 
miedo, la represión y la falta de interés institucional. A través de 
documentos, testimonios y memoria oral buscamos devolverles un 
lugar digno en la historia y en el recuerdo colectivo.  

	 Reconocer su papel no es solo un acto de justicia simbólica, 
sino también una forma de ampliar la comprensión de un episodio 
de la historia y de honrar la valentía de las mujeres que resistieron en 
lo cotidiano.  

	 Ahora te pones a pensar y te preguntas si es cierto, llegas a dudar incluso 
si fue verdad o no lo que has vivido, porque han sido tantos años de silencio y 

nadie se ha preocupado de esta parte de la historia  

	 Remedios Montero “Celia”, guerrillera de la AGL. 

69



§



La investigación biográfico-narrativa como medio privilegiado 
de acceso al sentido de la praxis 

Fernando J. Sadio-Ramos 
Instituto Politécnico de Coimbra 

	 Introducción 

	 En el ámbito del Proyecto de Investigación “Desarraigos y 

derivas” tiene lugar la Jornada Internacional “La morena de la 
copla. Mujeres en la posguerra española. INTERNAS y 
SIRVIENTAS (1940-1975) de la SIERRA de ALBARRACÍN”. 
	 En el proyecto y en la jornada tengo la tarea de fundamentar 

el uso de metodologías de tenor cualitativo en el abordaje a los 
fenómenos sociales y en la captación del sentido orientador de la 
práxis.  
	 El enfoque de la metodología cualitativa biográfico-narrativa 

en estudios de la sociedad se centra en la recuperación, análisis e 
interpretación de las historias de vida y experiencias de los actores 
sociales para comprender en profundidad los fenómenos que ocurren 
en el ámbito social y su significado.  

	 1. Develando la experiencia social 

	 La relevancia científica y cultural del enfoque biográfico-

narrativo resulta de ser una aproximación cualitativa que considera 
la narración como la forma fundamental en la que las personas dan 
sentido a su existencia y a sus experiencias. 

71



	 El estudio de las vidas contadas es señalado para 

comprender el mundo social de los diversos grupos, estamentos, 
clases, etc., cuyos escenarios son ricos en subjetividades, emociones y 
conocimientos prácticos que no se capturan con métodos 
cuantitativos. 

	 La narrativa permite dar voz a los protagonistas,  

comprender el conocimiento práctico y experiencial que subyace a la 
acción y analizar la construcción de la identidad de los sujetos 
sociales en aprecio. Así, presentamos como tesis central que la vida 
social se entienden mejor como historias contadas. 

	 2. Fundamentos ontológicos y epistemológicos 

	 Las bases teóricas que sustentan el enfoque postulan los 

siguientes presupuestos: 
	 2.1. La narrativa como estructura de la experiencia: la vida 

humana, y por ende la social que es objeto de este proyecto de 
investigación, se organiza y se recuerda de forma narrativa, 
conectando sucesos en una secuencia temporal con significado 
(pasado, presente y futuro). De esta forma, las personas proceden a 
un ejercicio fundamental de atribución de coherencia y búsqueda de 
sentido para la praxis. 

	 2.2. Interacción y coconstrucción: hemos de destacar el 
carácter dialógico e intersubjetivo de la investigación. El relato no es 
una simple “extracción” de datos, preexistentes, sino una 
coconstrucción procesada entre el investigador y el informante. El 
informe final es un ejercicio interpretativo, por medio del cual la 

72



existencia y la praxis cobran un sentido hermenéutico originado en 
el juego del todo y de la parte, que se inseminan mutuamente. 

	 2.3. Superación de la lógica positivista: en este presupuesto, 

redefinimos los criterios de validez y representatividad. No se busca 
la generalización estadística, sino la pertinencia, coherencia interna y 
la plausibilidad del relato dentro de un contexto social dado. La 
credibilidad se basa en la capacidad de la historia para generar 
comprensión profunda del fenómeno, pasible de iluminar el sentido 
de fenómenos asimilables. 

	 3. Estrategias de recolección y análisis de datos/ 

discursos 

	 Son de referir las siguientes técnicas clave utilizadas para 

generar las narrativas. 
	 3.1. Técnicas de Recolección 
Las narrativas se obtienen a partir de registros biográficos y 
documentos personales. 

	 a. Registros Biográficos: 
	     i. Entrevista biográfica en profundidad/ narrativa: es la 
herramienta principal. Busca que el participante narre su historia de 
vida o su experiencia profesional de forma abierta. 
	     ii. Historias de Vida: puede ser de relato único (centrada 

en un solo individuo) o de relatos cruzados/múltiples (comparando 
las experiencias de varios sujetos). 

73



	     iii. Notas y diarios de campo: Registros reflexivos del 

investigador y de los participantes sobre las experiencias vividas. 

	 b. Documentos Personales: 

	         i. Autobiografías, cartas, diarios personales. 

            ii. Materiales gráficos (fotografías, videos, objetos con 

valor simbólico). 

	 3.2. Rutas de análisis 

	 El análisis de los relatos/discursos puede seguir dos enfoques 

principales (a menudo complementarios): 

	 a. Análisis temático: Se enfoca en el contenido y el 

significado de la narración (el qué se cuenta). Busca categorías, temas 
recurrentes y puntos de inflexión que marcan cambios identitarios. 

	 b. Análisis estructural/narrativo: Se centra en la forma en 

que se cuenta la historia (el cómo se cuenta). Examina la estructura del 
relato, el uso del lenguaje y los dispositivos narrativos que hacen 
persuasiva la historia. 

	 4. Aplicaciones en el ámbito socio-etnográfico 

	 Esta perspectiva de investigación y su metodología nos 

permite aplicarla en múltiples usos.  

	 4.1. Identidad y conciencia de grupos, estamentos, clases 

sociales: permite estudiar cómo los actores sociales construyen su 
74



identidad y conciencia social a lo largo del tiempo y de la historia, 
explorando las influencias de los movimientos sociales y políticos, las 
experiencias y el conocimiento práctico derivado de las vivencias 
cotidianas. 

	 4.2. Experiencias y trayectorias sociales: facilita la 

comprensión profunda de las vivencias de los actores sociales 
(individual y/o colectivamente) y cómo factores sociopolíticos, 
familiares y emocionales influyen en su trayectoria y autoconcepto. 

	 4.3. Sociedad, sus interrelaciones y movimientos: el relato 

permite evidenciar los procesos sociales y comprender las reacciones 
y el significado de las transformaciones sociales desde la perspectiva 
de quienes las viven. 

	 5. Desafíos y consideraciones finales 

	 El enfoque cualititativo, biográfico-narrativo, presenta, al par 

de su riqueza, limitaciones que hay que tener en cuenta si queremos 
sacarle todo su inmenso potencial. 

	 a. Desafíos: hay que mencionar la complejidad y larga 

duración del proceso de investigación, la dificultad para encontrar 
“buenos informantes” y el riesgo de ser seducido por un relato sin la 
debida triangulación y análisis crítico. Requiere un conocimiento 
exhaustivo para manejar el abundante material. 

	 b. Riqueza y conclusión: a pesar de los desafíos, la 

investigación biográfico-narrativa es un camino esencial para 
generar un conocimiento en el campo social que es más humano, 

75



más cercano a la realidad y capaz de revelar las capas profundas de 
significado que configuran la vida social. Es una apuesta por un 
saber que articula lo individual con lo colectivo. 

	 6. Nota final 

	 Como nota final, hay que señalar que las características que 

referimos como marcas específicas de la investigación biográfico-
narrativa la tornan muy exigente en lo que concierne a los 
investigadores, de modo a que actúen como re-contadores de 
historias de vida. La puesta en acción de esta metodología está 
dependiente de una gran preparación científica, cultural y técnica, 
así como de experiencia social y sensibilidad humana, que se 
manifiestan tanto en los aspectos subjetivos de la personalidad del 
investigador, como en la objetividad de su currículum.  

76

§



El hambre colma el plato 

Laura Garfella Martín 

Diplomada en Nutrición Humana y Dietética 

	 El hambre colma el plato, fue una expresión muy utilizada 
en el contexto de la copla. No es una copla específica de Jorge 
Manrique ni una copla andaluza, sino un dicho popular que expresa 
la necesidad o la falta de recursos y cómo esa circunstancia nos 
puede llevar a cualquier tipo de situación, Es una frase que resume el 
tema del hambre en la posguerra. Un plato vacío o prácticamente 
vacío, y una sensación de hambre continua. 

	 Hay una copla titulada “Cocidito madrileño” (Letra de 

Antonio Quintero y Rafael de León. Música de Manuel Quiroga) 
que representa el hambre que se vivía en aquella época y dice así: 

"No me hable usted de los banquetes que hubo en Roma 
Ni del menú del hotel Plaza en Nueva York 

Ni del faisán ni los foagrases de paloma 
Ni me hable usted de la Langosta al Termidor 

Porque es que a mí, sin discusión, me quita el sueño 
Y es mi alimento, y mi placer 

La gracia y sal que al cocidito madrileño 
Le echa el amor de una mujer” 

	 Esta copla habla de qué les gustaría comer, si pudieran. 

Cuando se tiene tanta hambre la imaginación vuela. La persona 
imagina, fantasea con mesas repletas de comida, en hoteles preciosos 

77



con mantelerías bonitas, de esas con encajes, cubertería fina, copas 
de un cristal cristalino, perfecto. Disfrutar ese lugar con majares 
como la carne de faisán, un ingrediente muy popular en la alta 
cocina, o los foagrases, de paloma o los de oca o de ganso, que son los 
más caros. La langosta al termidor es una receta creada por un chef  
francés en 1884. Se popularizó en todos los rincones del planeta. 
Una receta ideal para una celebración o un momento especial. La 
receta consiste en una langosta cocida a la cual se le retira la carne, y 
se hace una salsa cremosísima con nata, cebolla, harina para espesar 
y otra serie de ingredientes para darles aroma y sabor. A esa crema se 
le añade la carne de la langosta, se remueve y se rellena la cáscara de 
la langosta. Para finalizar el plato, se le ralla queso emmenthal y se 
gratina. Un verdadero espectáculo para el paladar de cualquiera. 
 Pero el autor lo que más le gusta es un buen cocido, un plato más 
sencillo, de los de siempre. El cocido es uno de esos platos que nada 
más cruzar el umbral de la casa sabes que se está cocinando algo 
rico. Que solo con el olor, te alimenta el estómago. Un plato de los 
que sabes, que luego va haber siesta. Un plato más completo, 
nutricionalmente hablando, que los antes mencionados, porque 
contiene: caldo casero, fideos, garbanzos, patatas, verduras y 
embutidos; y que con él podías alimentar a tu familia por uno o dos 
días dependiendo del número. Cubres todas las necesidades 
energéticas y nutricionales. 

	 Y eso sí, siempre cocinada por una mujer. Las mujeres eran 
las que tenía que inventar un plato, delantal puesto y con la radio de 
fondo cocinando. Ellas eran las que se encargaba de hacer 
verdaderas virguerías en la cocina. Esa madre, hermana o abuela 
que con dos ingredientes te confeccionaba una comida, y tenían un 
plato caliente en la mesa. ¿Y por qué caliente? Si es cierto, que en el 
Sur de España, por las temperaturas siempre han tenido muchos 
78



platos fríos gazpacho, salmorejo, zarangollo… platos con muchas 
hortalizas, pero en el resto de España se intentaba comer más “de 
caliente”. Eso era porque los alimentos calientes sacian más que los 
fríos, la saciedad en el estómago es mayor, aunque la cantidad sean 
más pequeña te quedas saciado, por eso se servían los platos 
humeantes. Poco se valoraba el trabajo y la labor de estas mujeres 
que hacían de sustento para su casa. Pensaban al milímetro como 
utilizar los ingredientes, si hacía falta varias veces; ese hueso de carne 
que se había utilizado para hacer tanto caldo que había perdido el 
color o ese café colado 10 veces. Los alimentos son los que nos 
proporcionan energía para afrontar esas jornadas laborales tan 
duras, en situaciones precarias. Esas mujeres que no se sentaban a la 
mesa porque decían que ya habían comido o que no comían porque 
no tenían hambre, esa mentira piadosa para dejarles esa ración a sus 
seres queridos. 

	 En España se dispuso las cartillas de racionamiento que 
fueron documentos oficiales que controlaban la distribución y el 
consumo de los alimentos de primera necesidad. La intención de 
estas cartillas era controlar y repartir los escasos recursos disponibles, 
para intentar evitar que la población española cayera en una 
hambruna generalizada. En tiempos de dictadura, si tenían 
controlado la comida con las cartillas de racionamiento, y por tanto 
el hambre de las personas, tenían el control de la población. 
Funcionaban como cupones que se cortaban y se adquirían los 
productos, asignando cantidades específicas por persona o familia. Al 
principio eran por unidad familiar, cuantos más miembros habían en 
esa familia más cantidad de comida te tocaba. Pero ahí comenzó la 
picaresca de los españoles. Muchos sumaban a la cartilla miembros 
ya fallecidos, por lo que se cambiaron por cartillas individuales. En 
estas cartillas individuales había cartillas de 1ª, 2ª o 3ª categoría en 

79



función de: el nivel social, el sexo, estado de salud, incluso posición 
en la familia, tipo de trabajo que desarrollaba… ajustaban las 
raciones a las supuestas necesidades del individuo, lo que llevó a una 
discriminación mayor. 

	 Los alimentos racionados que se podían adquirir eran: pan 
negro, hecho de centeno porque el pan de trigo era un artículo de 
lujo; boniatos, bacalao, azúcar, legumbres, aceite, tocino. De vez en 
cuando huevos, café, chocolate. Y luego existían los alimentos de 
venta libre, que tenían precios desorbitados y que la población no 
podía adquirir, como son: la leche, ciertos pescados, el marisco, la 
fruta, los frutos secos, algunos condimentos... Estas cartillas se 
realizaron para evitar el desabastecimiento generalizado y la 
hambruna, y para evitar el estraperlo.  

	 El estraperlo es el comercio ilegal de artículos intervenidos 
por el Régimen. La venta ilegal de productos fuera de la cartilla se 
castigaba severamente con multas económicas sobre todo, pero si no 
tenían para pagar, eran enviados a los batallones de trabajadores 
donde tenían que trabajar hasta saldar su deuda. El pequeño 
estraperlo que hacían, casi todos los españoles, era para poder 
sobrevivir a tal hambruna. Lo hacían de las formas más ingeniosas: 
abrigos con bolsillos por dentro para meter los alimentos, las mujeres 
en los ligueros llevaban ristras de chorizos colgadas, o ponerse en la 
cintura solomillos alrededor simulando que la mujer estaba 
embarazada 

	 También surgieron los sucedáneos, alimentos que pueden 
sustituir a otro pero de peor calidad, como puede ser aceite vegetal 
por aceite de pescado, aceite de oliva por el de soja, café por cascaras 
de cacahuete, mantequilla por margarina. También hubo 
adulteraciones como echar agua en la leche para aguacharla, o la de 

80



cambiar la carne de choto o liebre, por la de perro o gato. De ahí el 
refrán que dice; ¡Qué no te den gato por liebre!  

	 Los platos en esa época llevaban muchas especias: ajo, laurel, 
tomillo… para enmascarar si habían echado al guiso comida rancia 
o en mal estado, o por si la comida era pobre en sustancia, darle algo 
de sabor y olor, era lo que intentaban hacer las cocineras. Por 
ejemplo, en las sopas se echaba tocino rancio para que tuviera 
sustancia. El cocinero Ignacio Menek publicó un libro titulado 
“Cocina de recursos” en el cual se pueden leer recetas ingeniosas como 
calamares fritos sin calamares. Eran aros de cebolla enharinados, o 
chuletas de cordero sin cordero. Se hacían una pasta con harina de 
algarrobo rebozado y frito al cual se le ponía un palo de madera en 
forma de hueso. Recordemos que se comía también por la vista. La 
más famosa era la tortilla de patata sin patata ni huevo, la patata 
eran las lascas de la naranja, esa piel blanca que hay entre la piel de 
color naranja y la pulpa de la naranja, y los huevos eran unas gotas 
de aceite con harina, sal, bicarbonato, pimienta y un poco de 
colorante. Las lascas se dejaban en remojo un par de horas se batía la 
mezcla hasta obtener una crema similar al huevo batido, se añadían 
las lascas, escurridas y pochadas y se cocinaba en la sartén. Aunque 
renunciaban a olores y sabores podían alimentar a sus familias.  

	 En el libro Las recetas del hambre. La comida de los años de 
posguerra de David Conde y Lorenzo Mariano, se relata que en 
aquella época “preferían renunciar al sabor y al gusto antes que a la 
forma, la apariencia”. En el libro exponen diferentes platos típicos, 
como los desayunos. Los desayunos eran de café, migas y sopa, 
aunque el café no era auténtico, porque el precio se había disparado 
y cuando se conseguía lo colaban unas mil veces. De ahí que 
utilizaran achicoria, cebada tostada, café de malta, de algarrobas y 

81



cacahuetes. Las sopas las hacían con tomates, cebolla, ajos, 
especias… con lo que tenían, y se utilizaba pan de centeno o de 
cebada en vez de ser de trigo. El pan ese producto tan venerado en 
aquella época. Cuántas veces hemos escuchado: “Si no como con 
pan me quedo con hambre; aunque sea un trozo pequeño me lo 
tengo que comer”. Esto ha quedado hasta nuestros días. Tenemos 
esa cultura de seguir comiendo pan, tal es el caso que hay muchas 
recetas que se siguen cocinado todavía a base de pan: sopa 
castellana, migas, sopas de ajo, torrijas… 

	 La dictadura adoptó una política autárquica, intentaron que 
el país produjera por sí mismo todos los bienes necesarios para su 
subsistencia. Sin embargo, la realidad mostró que era imposible de 
sostener porque con las infraestructuras destruidas y una economía 
en recesión impedía el crecimiento. 

	 Es inimaginable el hambre que debieron sufrir esas familias. 
Familias que no podían alimentar a sus hijos adecuadamente. Los 
alimentos nos ayudan a prevenir multitud de enfermedades. Hay dos 
tipos de desnutrición: por cantidad, porque la cantidad que se dé de 
comida es poca, o por calidad, porque sea muy repetitiva o sin 
incluir todos los nutrientes necesarios para el cuerpo humano. 
Familias que estaban formadas por siete, ocho y nueve hijos. Una 
madre reparte de forma equitativa la comida a los hijos, no hay 
distinción, no quieres más a uno que a otro, pero los requerimientos 
nutricionales de ellos no son los mismos. No necesita la misma 
cantidad un niño de 14 años que un niño de 7 años. De ahí muchas 
veces llevaba problemas de crecimiento, avitaminosis o enfermedades 
como el tifus, en la cual la malnutrición favoreció su propagación, y 
así el régimen franquista utilizó las epidemias para justificar el 
autoritarismo y aplicar duras medidas de control y ocultar la 

82



gravedad de la situación. Surgieron numerables enfermedades 
infecciosas a causa del frío, el hacinamiento, falta de alimentos, la 
poca higiene y la carencia de los medicamentos. Un dieta tan básica, 
escasa, con la falta de los macronutricientes esenciales hidratos de 
carbono, proteínas y grasas y en la falta de micronutrientes, de 
vitaminas y minerales, hicieron que la dieta fuera paupérrima y el 
cuerpo no pudiera hacer frente a las diferentes enfermedades.  

	 Otra enfermedad que se dio en aquella época era el 
latirismo. Una enfermedad neurológica causada por la intoxicación 
crónica por el consumo excesivo y continuado de almortas, que son 
unas leguminosas que crecen en condiciones climatológicas difíciles y 
ha sido y es actualmente, un   alimento básico en la dieta de 
poblaciones desfavorecidas. Debido al consumo excesivo de esta 
legumbre, la población tuvo parálisis en las piernas, deformidades 
óseas y causando daño en la médula espinal. La almorta fue 
prohibida en enero de 1944 ya que en el año 1940 fallecieron 
100.000 niños antes de cumplir el año de edad. La posguerra fue un 
periodo de gran hambruna y escasez de alimentos. 

	 Una forma de no darse cuenta del hambre que tenían era 
distraer la mente por medio de la música o durmiendo. Si estás 
dormido no sientes hambre. 

La copla reflejaba como era la sociedad en ese momento, como 
vivían el hambre, la escasez de alimentos, la falta de  energía. 

	 Una bebida característica en aquella época era el alcohol. 
Era usado con frecuencia como medio de evasión y olvido de la 
realidad. Tanto el hombre como la mujer beben para mitigar los 
dolores del amor no correspondido. Por tanto, el alcohol se asocia a 
connotaciones negativas.  

83



[...] Y en la taberna de enfrente 
canta Paco el del lunar 

entre copas de aguardiente: [...] 

(Amparo) 

  
	 No faltaban en aquella época ni los licores ni el vino, es de lo 

poco que se vendía a precios razonables, incluso bajos. Era 
considerado popularmente un alimento básico, un reconstituyente, 
un euforizante, un analgésico para el mal de amores o un alimento 
para evadirse de la realidad. Se creía un alimento básico porque 
cubría ciertas calorías de la dieta, pero eran calorías vacías, sin 
aportar ningún nutriente esencial. Fue tal la situación que fue 
recogido en diferentes tratados médicos como alimento básico. Algo 
similar sucedió con el coñac que se empleó como medicamento, 
atribuyéndole propiedades analgésicas y vigorizantes. Se creó una 
cultura alrededor del vino que hasta los niños lo consumían, por 
ejemplo en forma de sopetas, pan negro con vino y si había un poco 
de azúcar.  

	 El vino era un producto que se utilizaba en el estraperlo, y 

que también se adulteró. El Régimen denunciaba el alcoholismo 
como un vicio que degeneraba a la sociedad, al mismo tiempo 
generaba importantes beneficios económicos para el Estado. En 
muchos sitios no había agua potable por lo que consumían vino, era 
más seguro para no enfermar. La población que podía iba a escuchar 
las coplas a los cafetines o bares y aprovechaban para tomarse una 
copa, y olvidar por un tiempo la situación que se vivía en aquellos 
tiempos o las preocupaciones de cada uno. 

	 En las coplas también aparece el agua, elemento que les 

quita a los protagonistas la “sed amoroso-sexual”. (Balbuena, 2003)  
84



Como un clavel encendido 
yo te entregué mi querer; 

te di el agua de mis labios 
pa que calmaras tu sed. [...] 

(Con un pañuelito blanco) 

  
	 La escasez del agua potable era un problema diario. A la 

destrucción de las infraestructuras tras la Guerra Civil, se sumó la 
sequía. Se carecía de agua corriente, teniendo que recurrir a pozos o 
fuentes públicas con escasas garantías sanitarias. La falta de agua 
potable y de saneamiento adecuado fue un factor determinante en la 
propagación de enfermedades. La suciedad en las calles, calles sin 
asfaltar por lo que eran caminos de piedras, mala higiene en las casas 
y el consumo de agua contaminada fueron un vehículo de contagio 
de enfermedades infecciosas.  

	 La postguerra fue una de las épocas más difíciles de España. 
Destrucción, dictadura, con un futuro muy incierto, a todo ello había 
que darle un toque de luz de alegría de no pensar, y la música pudo 
ayudar a ello. Las coplas alegraban el día y hacían olvidar a la 
población lo que estaba pasando aunque fuera por un tiempo. 

85



§



 A raíz de zurcir… la vida 

Luis Arturo Giménez Alamán 

Licenciado en Humanidades 

Tengo raíces de zurcidoras pobres: 
Maximina, Vicenta, Isidora… 

Educadas junto a salterios de clausura, 
junto a sus hermanas, cerca de acequias. 

Cucas y madrugadoras, limpias y valientes. 
De tanto zurcir los agujeros de la vida 

los ojos se les quedaron en el paño, 
los dedos, entre los hilos, urdimbrados. 

  

Cuando era niño, junto al sofá de casa, mi madre tenía una caja azul 
de galletas de mantequilla. Aún recuerdo su olor. Oler es volver. Era 
metálica y, vaciada de comida, se llenó tiempo después de agujas 
pequeñas, medianas y laneras; hilos de distintos colores y grosores; 
botones, alfileres, cremalleras, “cleses”, unas tijeras y un huevo de 
madera oscura, rajado por un lado.   Ese huevo de madera llamaba 
poderosamente mi atención.  Mi madre satisfizo mi curiosidad 
cuando le pregúntale por su uso. Era para zurcir calcetines. Zurcir… 
yo era niño. 

	 Zurcir: remendar, aprovechar, cambiar el destino de una 
prenda, alargar su vida… Me recuerda tanto a lo humano… 
Pensando en esa categoría de zurcir, recordé a las mujeres 
antepasadas de mi familia. Todas de la Sierra de Albarracín, la 
mayoría pobres, y algunas de ellas muy habilidosas en el arte de la 

87



costura. Esto me recordaba alguna vecina de Gea hablando de mi 
bisabuela Isidora Martínez y sus hermanas. ¡Cómo bordaban! 

	 Tuvieron la suerte de formarse en estos oficios con las 
monjas Capuchinas, que en esa localidad vivían, y que debían tener 
un doctorado en el arte de la costura, como pude comprobar 
después, al observar los bordados dieciochescos de algunas prendas 
que hoy forman parte del patrimonio textil turolense: ¡Qué buenas 
maestras! Me llenaba de orgullo el pensar cómo bordaban y cosían 
aquellas mujeres de mis antepasados. 

	 Un día, en la Facultad de Teruel, en el Grado en Bellas 
Artes, me propusieron que sintetizara en una obra pictórica 
elementos relacionados con el mundo y la cultura textil, 
acercándonos al universo del tejido y su confección desde diversas 
formas de expresión artística.  

	 Fue en ese proceso, común en mi camino creativo, cuando 
los distintos elementos comenzaron a moverse en mi cabeza hasta 
alinearse, como planetas, en una conjunción de elementos, símbolos 
y recuerdos cuyo resultado fue una segunda caja policromada.  

	 Los distintos elementos funcionales del trabajo de la costura, 
se convertían ahora en soportes para expresar el color, la forma y el 
mensaje. Todo remitía a ellas, a aquellas mujeres de mi vida,  
zurcidoras, cosedoras.  

	 Ahora de modo misterioso se entretejían como historia 
familiar a través de la costura doméstica en un intento de acercarme 
a sus vidas anónima y cotidiana.  

	 Así, en una caja llena de huevos de madera para zurcir, uní 
el color, la historia y los nombres de algunas de aquellas mujeres 
concretas. Y junto a ellas, el uso de la palabra, enhebradora de todo 
88



el tejido que con aquella obra quise expresar y que se concreta en el 
pequeño poema con el que iniciaba esta reflexión.  

	 Me alegra rescatar sus nombres; me alegra que estén unidos 
al mío; me alegra la asunción de sus nombres a través de este 
ejercicio artístico, en esta caja que fue. 

	 Esta caja está llena de recuerdos, inquietudes y quizá difíciles 
infancias donde lo material se convierte, como en nuestro caso, en 
una vía de expresión profundamente emocional. Cómo podemos 
llegar, estirando del hilo de objetos personales, a contemplar la 
completa trama de las historias personales.  

	 Es curioso cómo, a través del objeto cotidiano, podemos 
rescatar la vida más ordinaria de anónimos y anónimas 
protagonistas. Un poco de color, la expresión pictórica para parir y 
recordar –pasar por el corazón– los rostros velados de aquellas que 
fueron, y que aún parecen seguir cosiendo sentadas en una silla de 
anea.  

	 Y así, de forma tan sencilla, pongo en valor la vida de 
aquellas mujeres anónimas, las mías y las tuyas, también cosedoras.  

	 Esta pequeña y colorida obra, íntima y llena de simbología y 
matices habla de la vida de unas mujeres anónimas, importantes en 
mi familia, y muestra de otras tantas que vivieron procesos parejos.  
Esta pequeña caja roja, guarda en su interior la vida discreta de 
mujeres que también, ocupando los espacios interiores de la vida (la 
casa, el hogar, lo doméstico), supieron ser tesoros escondidos, que 
desde la cotidianeidad remendaron y aprendieron el oficio de zurcir 
los bocados que la vida les fue dando en su urdimbre existencial, de 
la que provengo, y agradecido hoy yo vivo. A menudo, todas ellas, 
fueron protagonistas de la trama de una sociedad donde pasaban 

89



desapercibidas y que en tantas ocasiones fueron el salvavidas de sus 
familias.  

	 Con estas pequeñas letras y frases, a modo de puntada,  
zurzo mi historia a la suya, donde hundo mis raíces más 
profundamente, al oler con ahínco la fragancia de sus tierras donde 
están sembradas. 

	 Qué habilidad para zurcir, tan enlutadas y ajadas… porque 
la existencia las marcó. Porque ahora y solo ahora, creo que lo que 
verdaderamente tejieron no fue el paño, sino la vida. Zurcieron los 
dolorosos agujeros de su vida en unos momentos difíciles y llenos de 
dificultades. Por eso sus ojos y su carne se quedaron en el lienzo, 
mientras remendaban con ella, y sus dedos se entrelazaban con los 
hilos de su existencia urdimbrados.  

      Hoy yo también intento zurcir…y hago lo que puedo con la vida. 

90



“Y de repente…¡maestra!”: mujeres sin titulación oficial de 
magisterio en la escuela rural del franquismo  

Estefanía Monforte-García 

Universidad de Zaragoza 

	 Introducción 

	 Durante los primeros años del franquismo, el cuerpo docente 

sufrió un grave deterioro como consecuencia de las depuraciones 
masivas y de las bajas derivadas de la Guerra Civil (Abós-Olivares, 
2015). A esta reducción de personal se añadieron las dificultades 
para cubrir las plazas en territorios rurales aislados, especialmente en 
las zonas de difícil acceso del Sistema Ibérico. El resultado fue una 
red de escuelas rurales que, con frecuencia, permanecían meses sin 
docentes, lo que obligó tanto a las autoridades locales como al 
Ministerio de Educación Nacional a improvisar soluciones (Sonlleva-
Velasco & Sanz-Simón, 2022; Monforte-García, 2022).  

	 La Ley de Educación Primaria de 1945 supuso, además, el 

triunfo de la Iglesia en el plano educativo y consolidó una política 
que relegó al Estado a un papel secundario hasta bien entrada la 
década de 1950 (Puelles-Benítez, 2010). Este marco normativo 
mantuvo, asimismo, una discriminación explícita hacia los núcleos 
rurales. El Estatuto del Magisterio, aprobado en 1947, establecía que 
“las Escuelas Nacionales enclavadas en aldeas o lugares de población 
diseminada inferiores a 500 habitantes —excluidas las que se 

91



consideren o sean anejos o barrios de otra población— que queden 
desiertas en el concurso general de traslados, constituirán una clase 
especial a efectos de su provisión, segregándose del sistema general” 
(Decreto de 24 de octubre de 1947, p. 227)  

	 Asimismo, la Ley de 1945, en su artículo 73, describía la 

situación de las escuelas rurales donde, en ausencia de un maestro 
titulado, la docencia podía ser desempeñada por vecinos y vecinas 
con estudios básicos o, en su defecto, por aquellas personas que 
manifestaran “deseo y aptitud” para ejercer la enseñanza: 

	 “Las escuelas masculinas de localidades de censo 

inferior a 501 habitantes podrán ser desempeñadas por 
personas del lugar que hayan concluido estudios de carácter 
civil o eclesiástico […]. Asimismo, en las aldeas o lugares de 
población diseminada, inferiores a 500 habitantes, podrán 
ser encargadas de la enseñanza primaria aquellas personas 
que, en posesión o no del título de maestro, manifiesten 
deseo y aptitud para el desempeño de la función docente en 
la escuela rural de la localidad” (Ley de 17 de julio de 1945, 
p.405). 

	 En este escenario, resultó habitual que una parte de estas 

vacantes localizadas en pequeños pueblos, aldeas y masías se 
cubrieran con militares (excombatientes o excautivos), sacerdotes o, 
principalmente, con mujeres jóvenes sin titulación oficial de 
magisterio (Monforte-García, 2022).  
92



	 Metodología 

	 Este estudio forma parte de una investigación cualitativa con 

orientación etnográfica, basada en metodologías actuales que 
problematizan la memoria y el relato desde una perspectiva de 
género. En particular, incorpora aportes recientes como los de 
Fitzpatrick y May (2022), quienes proponen una reconfiguración de 
la etnografía crítica en contextos educativos, vinculando teorías sobre 
poder, justicia social y metodologías vivenciales. También se 
consideran propuestas contemporáneas sobre etnografía histórica, 
como las de Rotem (2024), que profundizan en las especificidades de 
combinar fuentes documentales con narraciones orales para 
reconstruir prácticas pasadas. 

	 El objetivo de este estudio es analizar, desde una perspectiva 

de género, el papel de las jóvenes sin formación específica en 
magisterio en el sistema educativo rural durante el franquismo, al 
tiempo que se preserva su memoria inmaterial y se visibiliza su 
contribución a la alfabetización en los entornos rurales. 

	 Para la obtención de datos se emplearon dos estrategias 

principales: 

	 ·  Investigación documental, centrada en archivos escolares, 

archivos municipales, archivos provinciales y bibliografía previa sobre 
el magisterio durante el franquismo. 

	 ·  Historias de vida, elaboradas a partir de entrevistas en 

profundidad a antiguas maestras sin formación y a alumnado que 
asistió a sus clases.  

93



	 Resultados  

	 Los resultados de la investigación revelan que, durante el 

franquismo, en el medio rural turolense, muchas escuelas de 
pequeños municipios, aldeas y masías quedaron sin profesorado 
debido a las bajas continuadas, derivadas del escaso interés de los 
docentes por aceptar destinos en lugares aislados. Para evitar el 
cierre de estas aulas, se recurrió a dos tipos de sustituciones 
temporales. 

	 Las sustituciones formales se producían cuando las juntas 

municipales recurrían a jóvenes de la propia localidad o de pueblos 
cercanos, con un nivel básico de instrucción, a quienes se solicitaba 
hacerse cargo de la enseñanza mientras llegaba el o la maestra 
titular. Esta figura fue denominada «encargada de escuela». Aunque 
sus nombramientos tenían carácter provisional, contaban con el 
reconocimiento del Ministerio y eran dadas de alta como cualquier 
maestra con titulación oficial. Sus nombres figuran en las fichas 
escolares conservadas en el Archivo del Servicio Provincial de 
Educación de Teruel, donde se registran las docentes, con y sin 
titulación, que han pasado por cada centro de la provincia. La única 
condición exigida para ejercer como encargada era poseer ciertos 
conocimientos elementales y, sobre todo, estar disponible en el 
entorno inmediato. 

	 Lejos de constituir un hecho anecdótico, el fenómeno de las 

encargadas de escuela se convirtió en una práctica frecuente en 
numerosos pueblos. El caso de Mosqueruela lo ilustra con claridad: 
el 30 de marzo de 1940, ante la ausencia de profesorado, la junta 
municipal solicitó al Ministerio la incorporación de una maestra y, 
mientras esta llegaba, acordó “buscar a una señorita de las más 
94



capacitadas para regentar el primer grado de niñas” (Archivo 
Municipal de Mosqueruela, 1940). 

	 Los testimonios de las mujeres entrevistadas permiten 

comprender con detalle este proceso. La informante 1 relata que, 
tras abandonar la escuela a los 14 años, fue llamada para hacerse 
cargo de la docencia en la escuela del barrio masovero de San Juan 
del Barranco (Cantavieja). Recuerda cómo, durante una fiesta local, 
recibió la propuesta del alcalde y del cura del pueblo: 

“Yo me salí de la escuela a los 14 años y estaba en casa. Un 
día bajamos las hermanas y el hermano a Cantavieja a la 
fiesta de la tranza, y entonces el señor alcalde y el señor cura 
dicen: “¿por qué no abrís la puerta de la escuela vosotras que 
sois cuatro hermanas?”. Yo se lo dije a mis padres y así 
empecé”. 

	 La joven aceptó y, desde su casa en una masía, recorría cada 

día media hora de camino hasta llegar al aula, donde los niños la 
esperaban. Su nombramiento, iniciado el 21 de enero de 1961, 
concluyó el 31 de agosto del mismo año. En este caso, una antigua 
alumna pasó de ser estudiante a convertirse en maestra de la escuela 
masovera. 

	 El caso de la informante 4, hija de una encargada de escuela, 

presenta un perfil algo diferente, ya que su madre cursó enseñanzas 
medias en Teruel, se trasladó posteriormente a Madrid para trabajar 
y, más tarde, regresó a su localidad de origen: 

“A mi madre la mandaron al Comandante Aguado para que 
pudiera estudiar, luego se marchó a Madrid a trabajar, en 

95



1940, y le ayudaba a un tío suyo con la contabilidad, pero 
luego se volvió al pueblo y se casó”. 

	 Esta mujer ejerció temporalmente en la escuela de 

Arroyofrío (Royuela). Cuando regresó la maestra titular, dejó la 
enseñanza y pasó a desempeñar otros oficios. 

	 También se dieron casos de sustituciones informales, 

acordadas de manera personal entre maestras tituladas que, al llegar 
a su destino, no deseaban permanecer y delegaban sus funciones en 
alguna joven del lugar: una práctica totalmente irregular. En estos 
casos, cuando una docente rechazaba la plaza asignada, en lugar de 
incorporarse buscaba a una joven del pueblo (o de una localidad 
cercana) para que impartiera las clases en su lugar. Esta sustituta 
carecía de nombramiento oficial y percibía una parte del salario de la 
titular ausente, que le hacía llegar al margen de los cauces 
administrativos reglados (Monforte-García, 2022). A modo de 
ejemplo, en el barrio de Los Carrascales (Mosqueruela), según 
recuerda el informante 4, «una maestra de Orense rechazó la plaza y 
buscó a María, conocida como “la tía María de Mosqueruela”, para 
que la sustituyera». 

	 Conclusiones: memoria, género y legado educativo 

	 La labor de las maestras sin titulación constituye un 

testimonio vivo de la resiliencia de las comunidades rurales y de su 
capacidad de adaptación en un contexto marcado por la 
precariedad. Más allá de su carácter provisional, su labor fue 
fundamental para garantizar la alfabetización y el acceso a la 

96



enseñanza en pueblos, aldeas y masías que, de otro modo, habrían 
quedado sin atención educativa durante meses o años. 

	 Desde una perspectiva de género, estas experiencias 

muestran cómo muchas mujeres jóvenes de familias humildes 
asumieron un rol central en la socialización y transmisión de 
conocimientos, pese a carecer de preparación pedagógica formal. 
Reconocidas como maestras, ocuparon un lugar muy importante en 
el desarrollo educativo de los niños y niñas y su legado se mantiene 
hoy en la memoria colectiva, aunque su papel haya permanecido 
invisibilizado en la historiografía educativa. 

	 La investigación basada en historias de vida permite rescatar 

esta memoria inmaterial y dignificar a estas figuras olvidadas. Su 
recuperación enlaza con debates contemporáneos sobre la 
importancia de la escuela rural. Además, recuerda cómo el rechazo a 
los destinos en escuelas pequeñas y aisladas por parte del profesorado 
titulado afectó seriamente a la estabilidad del sistema, una 
problemática que sigue teniendo eco en la actualidad. 

	 En definitiva, dar voz a estas mujeres supone no solo un 

ejercicio de memoria histórica, sino también una reflexión sobre el 
valor de la educación y de papel de la mujer en el medio rural.  

Bibliografía 

Abós Olivares, P. (2015). Franquismo y magisterio. Represión y 
depuración de maestros en la provincia de Teruel. Prensas 
Universitarias. 

97



Archivo Municipal de Mosqueruela. (1940). Acta de la Junta de 
Primera Enseñanza, 30 de marzo de 1940 [Sección 
Instrucción Pública]. 

Decreto de 24 de octubre de 1947 por el que se aprueba el Estatuto 
del Magisterio Nacional Primario. Boletín Oficial del Estado, 
(17), 226–243. 
https://www.boe.es/buscar/doc.php?id=BOE-A-1948-467 

Fitzpatrick, K., & May, S. (2022). Critical ethnography and 
education: Theory, methodology, and ethics. Routledge. 

Ley de 17 de julio de 1945 sobre Educación Primaria. Boletín Oficial 
del Estado, (199), 385–416. https://www.boe.es/buscar/
doc.php?id=BOE-A-1945-7246 

Monforte García, E. (2022). Educación y patrimonio escolar en las 
montañas del sudeste de Teruel (1845-1983) (Tesis doctoral). 
Universidad de Zaragoza. 
https://zaguan.unizar.es/record/133481 

Puelles Benítez, M. (2010). Educación e ideología en la España 
contemporánea. Biblioteca Nueva. 

Rotem, N. (2024). Historical ethnography as an approach to 
educational research. Forum: Qualitative Social Research, 25(2), 
Art. 1. 

  Sonlleva Velasco, M., & Sanz Simón, C. (2022). “Corruptoras de las 
conciencias infantiles”. La depuración del magisterio 
femenino en la provincia de Segovia (1936-1945). Aportes: 
Revista de Historia Contemporánea, 37(108), 223–260. 
https://produccioncientifica.ucm.es/documentos/
627b41e1ef44ec2647532054?lang=en 

98

https://www.boe.es/buscar/doc.php?id=BOE-A-1948-467
https://www.boe.es/buscar/doc.php?id=BOE-A-1945-7246
https://www.boe.es/buscar/doc.php?id=BOE-A-1945-7246
https://www.boe.es/buscar/doc.php?id=BOE-A-1945-7246
https://zaguan.unizar.es/record/133481
https://produccioncientifica.ucm.es/documentos/627b41e1ef44ec2647532054?lang=en
https://produccioncientifica.ucm.es/documentos/627b41e1ef44ec2647532054?lang=en


99

CONCIERTO 

La morena de la copla 
Juan García Collazos y Aida Crespo

SALÓN DE ACTOS “Amparo Sánchez” 

Facultad de Teruel  

UNIVERSIDAD DE ZARAGOZA



 

100

§



La morena de la copla: apuntes desde la música 

 Juan García Collazos 
Universidad de Zaragoza 

La copla, que sirvió de vía de escape de las restricciones del régimen 
franquista, se permite tratar temas como el deseo, el erotismo, la 
promiscuidad, el engaño, o la marginación social, que no encajaban 
en el discurso oficial. 

	 A través de sus protagonistas, los textos y la música, quien 
escucha se sumerge en una experiencia emocional intensa y 
contradictoria, empatizando con personajes de moral y ética 
heterodoxas y en muchos casos condenables hoy en día. 

	 En los textos de la copla se habla de violencia de género, 
infidelidades, prostitución, pobreza y miseria. Sin embargo, el valor 
musical y su éxito en gran parte de la población permitió pasar por 
encima de la censura y el cinismo. 

	 En cuanto a los aspectos musicales, la copla emplea recursos 
extraídos del folklore del sur de España (cadencias andaluzas, modos 
característicos del flamenco y rítmica propia de sus palos); otros 
encadenamientos armónicos más clásicos (series de séptimas), así 
como progresiones y métricas propias de la música cubana. 

	 La propia contradicción que nos generan los textos de la 
copla (apología del delito, del engaño, sumisión ante la figura 
masculina, conflicto entre el mito del amor romántico y la 

101



frivolidad…) también se refleja en algunos de los recursos musicales. 
El cambio del modo mayor al menor y viceversa (asociados el 
primero -por sus características acústicas- a la ausencia de conflicto y 
la energía más extrovertida, y el segundo, al mundo interior, la 
inquietud, la tristeza) no se corresponde en muchas ocasiones (como 
en Pena, penita, pena o Y sin embargo te quiero) con el mensaje del 
texto. Esto genera una cierta discrepancia entre lo sensorial y lo 
intelectual y, a su vez, es un reto para las intérpretes de estas piezas. 

	 El estilo rapsódico de las canciones, con un pulso tan flexible 
que se difumina, las convierte en recitativos al estilo de las óperas de 
los siglos XVIII y XIX. Lo cual se suma como elemento que 
promueve y favorece el divismo de quienes cantaran estas piezas: así, 
el recuerdo de algunas está ligado de manera indisoluble a ciertos 
personajes: Y sin embargo te quiero y Juanita Reina, Tatuaje y 
Concha Piquer, Pena, penita, pena y Lola Flores. 

	 En este recital pretendemos ofrecer una visión respetuosa al 
tiempo que actualizada, de piezas que figuran en el imaginario 
colectivo a través de las generaciones. 

  

Referencias bibliográficas: 

Pérez Rodríguez, David — La copla en la obra poética de Rafael de 
León: elementos culturales, características formales y 
contexto sociocultural (2014, Universidad de Valladolid) 

Hurtado Balbuena, Sonia — Aspectos léxico‑semánticos de la copla 
española: Los poemas y canciones de Rafael de León (2003, 
Universidad de Málaga) 

102



Mercedes Carbayo‑Abengozar — “Epitomising the Modern Spanish 
Nation through Popular Music: Coplas from La Caramba to 
Concha Piquer, 1750‑1990” (Gender & History, 2007) 

Miguel Ángel García — “La copla andaluza y los poetas: Del fin de 
siglo a los años treinta” (Revue Romane, 2013) 

Alejandro Postigo Gómez — The Copla Musical: An Intercultural 
Exploration of  Spanish Musical Form (2019, Royal Central 
School of  Speech and Drama, Reino Unido) 

PROGRAMA DEL CONCIERTO 

La falsa monea (de Juan Mostazo y Ramón Perelló) 

María de la O (de Manuel López-Quiroga  y los letristas 
Salvador Valverde y Rafael de León) 

Tatuaje (de Manuel Quiroga y letra de Rafale de león y 
Xandro Valerio) 

Ojos verdes (de Manuel Quiroga y letra de Rafael de León 
y Salvador Valverde) 

Bien pagá (de Juan Mostazo y Ramón Perelló) 

103

§

https://es.wikipedia.org/wiki/Ram%C3%B3n_Perell%C3%B3
https://es.wikipedia.org/wiki/Manuel_L%C3%B3pez-Quiroga_Miquel
https://es.wikipedia.org/wiki/Letrista
https://es.wikipedia.org/wiki/Salvador_Valverde
https://es.wikipedia.org/wiki/Rafael_de_Le%C3%B3n
https://es.wikipedia.org/wiki/Manuel_L%C3%B3pez-Quiroga_Miquel
https://es.wikipedia.org/wiki/Rafael_de_Le%C3%B3n
https://es.wikipedia.org/wiki/Salvador_Valverde
https://es.wikipedia.org/wiki/Ram%C3%B3n_Perell%C3%B3


§





106

§



107

PROYECTO EXPOSITIVO 

CATÁLOGO 

Entretejidas 
Maneras de trenzar la historia 



108

§



109

Entretejidas 
Maneras de trenzar la historia 

Tejer es entrelazar hilos, fibras o hebras para dar forma a una 
trama. En apariencia, es un gesto sencillo, repetitivo, mecánico. 
Pero si lo miramos con detenimiento, ese acto mínimo se convierte 
en una metáfora de la vida: tejemos con nuestras decisiones, con 
los vínculos que creamos, con las palabras que hilamos al narrar 
nuestras memorias. Cada puntada es una estructura; cada hebra, 
un fragmento de tiempo y de experiencia.  

	 Tejer es sostener y, al mismo tiempo, proyectar. 

	 La práctica textil acompaña a la humanidad desde tiempos 
remotos. El huso y el telar, herramientas humildes y 
trascendentales, nos recuerdan que hilar fue desde siempre un 
modo de imaginar futuro. La seda de China, la lana de Egipto, los 
tejidos rituales de América: todos ellos fueron vehículos de 
intercambio, de mito y de poder. También las leyendas nos hablan 
de urdimbres y desafíos: Aracne frente a Atenea, Penelope tejiendo 
y destejiendo mientras aguarda a Ulises, o la princesa que, en un 
trato imposible, debía convertir paja en oro.  

	 Tejer no era solo producir, sino contar, convocar fuerzas, 
escribir historia. 

	 En Entretejidas, cinco artistas despliegan sus voces plásticas 
como hebras de un mismo telar. Sus obras no se yuxtaponen: se 
enlazan en un tapiz colectivo que habla de memoria, identidad, 
tradición y resistencia. 



110

	 remedios clérigues amigó presenta La memoria 
entretejida en la copla, una instalación que convoca materiales 
duros y fragmentos de guerra —hierro, metralla, cristal roto— 
junto a la vibración de las voces. Sus esculturas de figuras 
folclóricas son un homenaje a quienes mantuvieron viva la rebeldía 
de la copla en los años oscuros de la dictadura, transformándola en 
un tejido sonoro de resistencia y deseo. 

	 Encarna Ferrer Gómez, en Sus labores/Mis labores, 
amplifica lo íntimo hasta convertirlo en mural. El gesto cotidiano 
de las labores domésticas se traduce en papel sobre pared, 
subvirtiendo lo que durante siglos se consideró “menor” o 
“invisible”. La repetición, en su obra, se vuelve monumentalidad: 
cada fragmento suma, cada pieza construye una memoria 
colectiva. 

	 Eva Fernández Falop parte de la figura icónica de Lola 
Flores y del eco de la copla para tender un puente hacia lo 
mediterráneo. En Maruzzella, una canción napolitana se convierte 
en materia de cruce cultural y emocional. Su instalación proyecta 
un paisaje de mar y duelo, donde una mantilla negra y una peineta 
dialogan con el horizonte líquido, evocando la tensión entre 
tradición y presente. 

	 Silvia Gil Millán trabaja con castaño y anea, materiales 
vegetales que entrelaza en formas de gran escala. Sus piezas 
parecen oscilar entre ensayo y herramienta, entre semilla y cestería 
inacabada. En ellas, la técnica artesanal se funde con la 
imaginación, evocando una naturaleza transformada y siempre en 
proceso, como un tejido abierto al futuro. 



111

	 Lucía Villarroya nos conduce al territorio de la 
memoria y el exilio con Éxodos. Zapatos de barro, huellas 
impresas, maletas y objetos cotidianos reconstruyen la evacuación 
de Teruel durante la Guerra Civil. Su obra se erige como archivo 
sensible de los desplazamientos forzados, homenaje a quienes 
caminaron hacia lo incierto y, en especial, a las mujeres que 
sostuvieron la vida en medio del desarraigo. 

	 Las cinco obras, en su diversidad, se trenzan como hilos de 
un mismo telar. Cada una guarda un fragmento de historia, un 
gesto íntimo, una herida o un recuerdo compartido. Al unirse 
forman algo más grande que ellas mismas: un tejido que se 
convierte en refugio y resistencia, en mapa y en archivo de lo 
vivido. 

	 Entretejidas nos invita a parar, a mirar despacio. A recordar 
que lo que parece repetición es también constancia, y que en lo 
pequeño —una puntada, un nudo, una hebra— se sostiene la 
memoria. En el fondo, la trama nos habla de lo mismo que sostiene 
la vida: paciencia, cuidado, insistencia. Cada hilo trae consigo una 
historia, y cada historia se enlaza con las demás para sostener lo 
común, igual que hacemos las personas cuando nos contamos unas 
a otras lo que no queremos que se pierda. 

José Fernández Martínez 
Comisario 



112

remedios clérigues amigó

SU OBRA: La memoria entretejida en la copla 

•Instalación. Medidas variables. 9 esculturas y audio (coplas) 
•Hierro, enrejado de hierro (un cedazo de gravera agujereado por 
el impacto de una piedra), fragmentos de metralla de la batalla de 
Teruel, cristal, plástico, alambre de hierro y cobre de desecho, 
plantas. 

Descripción de la obra 

La investigadora y activista Lidia García, divulgadora sobre copla, 
feminismos y disidencias sexuales en redes sociales y en el podcast y 
el libro del mismo título ¡Ay, campaneras!, cuenta que la tonadilla se 
independizó del entreacto del teatro para tomar vida propia como 
copla a principios del siglo XIX, acompañando desde entonces a 
nuestras ancestras y ancestros. 

Cuenta también que en los primeros años veinte del siglo pasado y 
durante la Segunda República la copla se caracterizó por unas 
letras libres, picantes y divertidas acompañando al asueto y siendo 
a su vez alivio de faenas y penas. 

Y que tras la sublevación franquista que provocó la Guerra Civil 
Española y durante la posguerra, se utilizó la copla por parte del 
bando vencedor como vehículo de transmisión de los valores 
regresivos y la estrecha cosmovisión del nacionalcatolicismo, 
intentando edulcorarla y domarla. Sin embargo, la esencia de la 
copla sobrevivió gracias a creadores que entretejieron con 
inteligencia y picaresca la rebeldía de su esencia en sus letras, 
burlando la censura franquista. Un ejemplo de ello, según el artista 
e investigador Anto Rodríguez, creador del podcast Color Julai, fue 



113

remedios clérigues amigó 
La memoria entretejida, 2025 
Detalle de la instalación 
Fotografía: Antonio Santamaría

Libérate, compuesta en 1976 por el valenciano Vicente Raga y 
popularizada por el cantante toledano Rafael Conde 'El Titi', que 
se convirtió en un himno reivindicativo del colectivo homosexual, 
que tanta represión tuvo que soportar. 

Las esculturas de folklóricas que presento son un homenaje a todas 
las creadoras, creadores e intérpretes que contribuyeron a que 
sobreviviera la rebeldía de la copla durante los oscuros años de la 
dictadura. 



114

SU OBRA: Sus labores/Mis labores 

Siguiendo la línea discursiva de mis últimas obras, este mural es un 
homenaje a todas esas mal llamadas labores “domesticas”, que 
generalmente realizaban las mujeres como tareas impuestas, 
rutinarias y carentes de valor intelectual. Pero que, para mí, como 
para muchos otros creadores contemporáneos, son fuente de 
inspiración para la práctica artística. 

El bordado, el punto de cruz, los tapices, el tejido con agujas, con 
ganchillo, el macramé...todas las artesanías textiles, de las que crecí 
rodeada. Inspiran un arte laborioso, delicado, y en clave femenina. 

Estos saberes populares, han sido compartidos, transmitidos y 
heredados de abuelas a nietas, de madres a hijas, generando 
comunidad y tejiendo vínculos más allá de los puramente textiles. 

Y en un momento de la historia estas artes menores, símbolo de 
alienación y sometimiento femenino; se han convertido en recursos 
plásticos, para la reivindicaron y para la liberación. 

Sus Labores/ mis labores, mural con ínfulas de grafiti callejero, esta 
confeccionado con notas de post-it; lo que nos invita a dejar 
menajes, al más puro estilo del arte urbano. Con estos pequeños 
cuadrados de papel traslado un punto de cruz, a un lenguaje tan 
moderno y contemporáneo como el pixel.

EVA FERNÁNDEZ FALOP



115

22
 x

 7
,5

 c
m

 =
16

5 
cm

54 x 7,5 cm = 450 cm

Ficha técnica:

MURAL, Papel sobre pared. 
165 X 450 cm

SUS LABORES / Mis Labores

Encarna Ferrer Gómez 
Sus labores/Mis labores, 2025 
Mural. Papel sobre pared 



116

EVA FERNÁNDEZ FALOP

SU OBRA. Maruzzella 

El proyecto La morena de la copla no se puede entender sin la figura 
de Lola Flores, protagonista indiscutible de la copla en España. 
Cuando se nombra la palabra “copla”, en mi imaginario aparece 
inevitablemente su figura. No porque sea mi favorita en términos 
absolutos, sino porque para mí es quien mejor expresa el dolor, la 
rabia contenida y la pena que define a este género. Su manera de 
habitar la escena, de quebrarse la voz al filo del sentimiento, de 
invocar a los fantasmas del amor y del desgarro, la convierte en un 
símbolo casi visceral de la copla. 

 «Parte notable y muy viva de la cultura popular española, la copla 
ha sido durante décadas, salvo honrosas excepciones, injustamente 
ignorada por el mundo intelectual y académico, víctima de 
prejuicios ideológicos que resulta obligado remover de una vez por 
todas. Ha llegado la hora de escucharla, de pensarla, de tomarla en 
serio. De pensar su lugar en la vida cotidiana de quienes la han 
cantado, de quienes la han escuchado y de quienes, tarareándola, 
la han convertido en la música de fondo de sus vidas.» (Gutiérrez 
Manjón-Cabeza / Ortiz de Zárate, Almuzara, 2021) 

En contraste con este marco histórico, me he tropezado con 
Maruzzella, de autor italiano. No pertenece a este género ni a este 
contexto, pero me interesa como puente para hablar de un 
intercambio mediterráneo entre Italia y España. Se trata de una 
canción napolitana muy popular escrita por Salvatore Buoncore, 
con música de Enzo Bonagura, que alcanzó gran éxito tras ser 
interpretada por Claudio Villa en 1957. Habla de una mujer 
hermosa y seductora, Maruzzella, y del profundo amor que el 
cantante siente por ella. Aunque no es una copla, su carácter 
melódico, su tono pasional y su lirismo la acercan, en lo emocional, 
a ciertas sensibilidades compartidas con la canción popular 
española.



117

En 1960, Lola Flores hace su propia versión. De este modo, una 
canción napolitana se transforma, en sus manos, en una pieza 
profundamente española, en un cruce de sensibilidades donde lo 
mediterráneo se encuentra y dialoga.  

La instalación parte de esa tensión entre memoria y presente: en 
una proyección de la playa se extiende una mantilla negra, 
evocando duelo, tradición femenina y copla, sobre el paisaje 
líquido del Mediterráneo. Una mano con peineta y mantilla 
proyecta su sombra, materializando el diálogo entre imagen y 
presente.

Eva Fernández Falop 
Maruzzella, 2025 
Instalación. Proyección y objetos



118

SILVIA GIL MILLÁN

SU OBRA. S/t, 2025 

Reflexión sobre la relación entre técnica y naturaleza, entrelazando 
lo tangible con lo imaginado. 

Presenta dos piezas de grandes dimensiones, tejidas con castaño y 
anea, permitiendo su transformación en entrelazados que bien 
podrían ser ensayos, útiles de cestería inacabados o semillas que nos 
transportan a mundos imaginados.



119

Silvia Gil Millán 
S/t, 2025 
Castaño y anea 
Dimensiones variables



120

LUCÍA VILLARROYA

SU OBRA. Éxodos 

Caminantes del Regreso es una reflexión que indaga sobre las 
migraciones del hombre, la guerra y el sufrimiento. Buscando 
poner al espectador frente a una realidad olvidada, mediante 
representaciones artísticas basadas en los testimonios   y recuerdos 
de mis familiares, sobre la evacuación de la población civil de 
Teruel durante la guerra. En un posicionamiento que cuestiona la 
fragilidad de la memoria que en algunas ocasiones olvida episodios 
que jamás deberían ser olvidados. Se rinde Homenaje a todas 
aquellas personas que se ven obligadas a emigrar de sus hogares 
por causa de la guerra, creencias políticas, religiosas, etc. Y en 
particular a   tres mujeres fuertes y valientes: mi madre, mi tía y mi 
abuela, quienes con sus narraciones y evocaciones, han contribuido 
a la construcción de esta obra. 

Caminantes del Regreso es una instalación-archivo, dónde  el barro 
es el principal protagonista dando forma plástica al discurso, pues 
sirve como nexo de unión entre cerámicas y grabados, 
conformando a los zapatos que representan a los caminantes y a las 
huellas de su partida estampadas en los grabados. En un trabajo de 
investigación exhaustivo he conseguido transferir la plasticidad de 
la huella y la textura del barro a las matrices para ser imprimidas. 
Elementos cotidianos de la época: maletas, zapatos, mordedores, 
periódicos completan el recorrido por la sala.



121

Lucía Villarroya 
Éxodos 
Instalación: Grabado y cerámica 
Dimensiones variables



122

§



AUTOR/AS

CARMEN MARTÍNEZ SAMPER (IP y coordinadora) 

Albarracín. Teruel, 1965. Lda. en Bellas Artes (1988) y doctora por la 
Universidad Politécnica de Valencia (2016). Máster Universitario en 
Gestión Cultural (2016). Ha comisariado exposiciones y coordinado tres 
ediciones del Seminario Arte y oficios. Experiencias inéditas (Universidad de 
Zaragoza, 2013, 2014 y 2019); el Workshop Internacional de Arte de Acción. El 
patrimonio como lugar para el Arte Contemporáneo (2012); Estación Buñuel: origen 
y destino (Universidad de Zaragoza, 2016), con ayudas concedidas por la 
Fundación Universitaria Antonio Gargallo. Es directora/coordinadora  
del Equipo de Investigación «Desarraigos y derivas». Ha expuesto en 
espacios nacionales (Sevilla, Alicante, Valencia, Murcia, Huesca, 
Zaragoza, Teruel y provincia) e internacionales (Sakarya y Estambul) 
con carácter individual y colectivo; ha participado en publicaciones y 
congresos, principalmente en España y Portugal. Es autora de las 
monografías Adolfo Jarreta. De la forja tradicional a la forja del arte (2014), 
investigación realizada con una ayuda concedida por I.E.T. y Tras la 
ventana. La prosémica del espacio (2008), ambas obras monográficas 
publicadas por el CECAL (Centro de Estudios). Ha dirigido la 
investigación y publicación del libro Internas y sirvientas (1940-1975) de la 
Sierra de Albarracín, con ayuda concedida por el Ministerio de Igualdad 
(Pacto del Estado), el IAM y la Comarca de la Sierra de Albarracín. El 
proyecto ha sido premiado en la XIV edición Aragón Investiga en 2024, en  
la categoría de Investigación con Perspectiva de Género “Andresa 
Casamayor”. 
Actualmente es profesora con vinculación permanente en el Grado en 
Bellas Artes de la Universidad de Zaragoza en Teruel y miembro del 
Instituto de Patrimonio y Humanidades de la misma Universidad. 
Desarrolla parte de su trabajo de investigación en torno a la Comunidad 
de Albarracín y su Comarca para dar visibilidad al Patrimonio 
Inmaterial y Cultural, que tantos recursos le aporta para el desarrollo de 
su carrera profesional dentro de la creación contemporánea. 

casamper@unizar.es 
123

mailto:casamper@unizar.es


JUAN GARCÍA COLLAZOS (coordinador) 

Zaragoza, 1971. Profesor Asociado en el Departamento de Expresión 
Musical, Plástica y Corporal de la Universidad de Zaragoza, donde 
imparte asignaturas relacionadas con la educación musical y la 
didáctica. Es profesor del Conservatorio Profesional de Música de 
Teruel. 
Es pianista de formación académica clásica con profesorado de nombres 
más o menos impronunciables, mantiene un contacto con la música 
popular y moderna desde sus inicios, que se ve intensificado en los 
últimos años. 
Actúa en escenarios de España, Portugal, Países Bajos, Suiza, Argelia, 
República Dominicana y EEUU. 
Apasionado de la improvisación y en constante aprendizaje de lenguajes 
musicales diversos. 
Sus líneas de investigación están centradas en la memoria musical, las 
estrategias de estudio y técnicas de memorización para pianistas, con 
especial atención a su aplicación en contextos docentes y conservatorios. 
Entre sus publicaciones destaca el artículo “La memoria musical en los 
estudiantes de piano: revisión y propuesta” (DEDICA, 2017), en el que realiza 
una revisión crítica de la bibliografía sobre memoria musical y propone 
pautas metodológicas para su enseñanza en conservatorios. 

jgarciac@unizar.es 

CLARA DEL CASTILLO PERALTA 

Teruel, 1997. Socióloga con formación especializada en geografía 
humana y un enfoque en globalización, migraciones y desarrollo. 
Graduada en Sociología por la Universidad Carlos III de Madrid y con 
un máster en Geografía Humana en Radboud University, Nimega 
(Países Bajos).  
Ha participado en diversas investigaciones centradas en la mujer, las 
migraciones, la despoblación y el envejecimiento, combinando análisis 
cualitativo y cuantitativo para comprender dinámicas socioespaciales y 

124



su impacto en comunidades. Durante mi formación, he hecho prácticas 
de investigación en la Universidad Carlos III de Madrid y en Utrecht 
Universiteit (Paises Bajos). 
Además, he participado en la investigación de dos proyectos financiados 
por la UE (Erasmus+) relacionados con las migraciones (Welcoming 
Spaces Project) y las ciudades amigables con personas mayores (Age 
Friendly Toolkit) y múltiples proyectos nacionales a través de mi puesto 
de trabajo en la Confederación Española de Organizaciones de 
Mayores, realizando además labores formativas y de divulgación en la 
lucha contra el edadismo y la brecha digital. 

delcastilloperalta.clara@gmail.com 

remedios clérigues amigó 

Valencia, 1955. Me llamo remedios clérigues amigó (https://linktr.ee/
remedioscleriguesamigo). Soy valenciana, aunque resido desde hace 
cuarenta y tres años en Teruel. 
Me acerqué al arte por casualidad y como vehículo para transmitir la idea 
de paz que llevo siempre en mente, es así como me convertí en lo que 
llaman autodidacta. 
Desde entonces, lo veo todo a través del prisma del arte, que se ha 
convertido en mi cómplice para abordar cualquier situación en la vida: 
hago escultura, instalaciones artísticas, performances y acciones 
reivindicativas procurando siempre unir la preocupación social a cada 
trabajo. Se podría decir que soy una artivista multidisciplinar. 
Todo esto no sería posible si no hubiese tenido un trabajo que disfruté y que 
me sirvió para vivir de cerca el dolor ajeno: he sido enfermera de urgencias 
en la sanidad pública desde 1987. 
Es por ello que doy prioridad en mi vida a los cuidados de calidad de las 
personas dependientes queridas, un trabajo feminizado, infravalorado y 
precario que muchas veces ejercen mujeres migrantes. 
Hace años que me involucro en movimientos pacifistas y que persiguen la 
justicia social (la Plataforma por la paz y el desarme para la NO entrada de 
España en la OTAN, la Plataforma antidesahucios, los talleres de 
arteterapia de Cáritas y la Plataforma antibelicista desde hace dos años con 
motivo del genocidio de Gaza). 

125

https://linktr.ee/remedioscleriguesamigo
https://linktr.ee/remedioscleriguesamigo


Intento asimismo participar en la vida de la ciudad a través de diferentes 
formas de colaboración con colectivos muy variados. 
Mi trabajo artístico es pacifista-ecologista por el material (utilizo metralla de 
la batalla Teruel 1937 y materiales de desecho diversos) y por los temas y 
títulos de las obras. 
Intento hacer un arte comprometido y que sirva de terapia a la gente con la 
que trabajo y a mí. 
En fin, busco en el arte, en la sociedad civil comprometida y en la cultura 
respuestas a mis constantes dudas. 

@remedioscleriguesamigo  

AIDA CRESPO BURGUEÑO 

Málaga, 1977. Malagueña afincada en Teruel desde hace un 
quinquenio. Ha actuado como cantante y artista de variedades con 
diferentes formaciones durante casi 30 años, tanto con grupos propios, 
en musicales, eventos, conciertos o grabaciones de estudio. 
Actualmente centra su carrera musical en el grupo Gipitanos y el dúo de 
reciente creación MaloConocío. 

 aidacrespo@hotmail.es 

JOSÉ FERNÁNDEZ MARTÍNEZ 

Albarracín. Teruel, 1997. Graduado en Información y Documentación 
por la Universidad de Valencia (2022) y Máster de Estrategia y 
Creatividad en Publicidad (2023). Máster de Gestión Cultural. Entre sus 
investigaciones destacar su Trabajo Fin de Grado: «Los archivos de la 
moda: desde el Museo del Traje de Madrid hasta la firmas de alta 
costura».  
Participó en las Becas Erasmus y completó sus estudios en Turín (Italia).  
En 2021 fue becado por la Fundación Peggy Guggenheim de Venecia 
donde participó en actividades en torno al surrealismo, actuando como 
responsable (asistente) de la actividad expositiva presentada para la 
bienal “Surrealismo y magia: la modernidad encantada”; durante su estancia 

126

mailto:aidacrespo@hotmail.es


presentó el seminario “¿Puede considerarse arte la alta costura? El caso de Elsa 
Schiaparelli y el surrealismo”, donde se aborda el mundo textil y del diseño 
desde el punto de vista de la museología y el arte.  
Ha realizado prácticas profesionalizantes en la revista de diseño Gràffica 
(Valencia) y en la agencia de creatividad We Add You (Valencia).  
Ha trabajado como asistente en la Galería Thema, de la misma ciudad 
y actualmente gestiona la Galería The Grapa, en Valencia. 
Publica periódicamente análisis y comentarios de obras de arte en la 
revista digital HA!, entre otras revistas especializadas. 
Ha realizado prácticas profesionales en la revista de diseño y 
arquitectura MANERA (Madrid), donde publicó diversos artículos sobre 
arte e interiorismo, así como en la casa de subastas Darley (Valencia). 
También ha colaborado en la creación del libro de tendencias de la 
marca Cosantino “Shaping Tomorrow: Future Design & Architecture 
2025-2026” donde se recogen las ideas y tendencias del futuro en el 
sector del diseño y la arquitectura. 
Participó en la publicación ¡Para servir a Dios y a usted! (Entrevistas), dentro 
del proyecto de investigación del grupo Desarraigos y derivas (2023), 
editada con el apoyo de una Ayuda a la Transferencia de la 
Investigación del Instituto de Patrimonio y Humanidades (IPH) de la 
Universidad de Zaragoza. Forma parte del proyecto premiado Internas y 
sirvientas (1940-1975) de la Sierra de Albarracín, XIV; convocatoria de los 
premios ARAGÓN INVESTIGA 2024, en la categoría de Perspectiva 
de género “María Andresa Casamayor”. Gobierno de Aragón. 

jose.fernand.martin@gmail.com 

EVA FERNÁNDEZ-FALOP 

Artista visual, diseñadora gráfica y profesora asociada en la Universidad 
de Zaragoza desde 2023. Licenciada en Bellas Artes por la Universidad 
Politécnica de Valencia, recibió el Premio Bancaja por su proyecto final 
de carrera. y se formó como Técnica Superior en Artes Plásticas y 
Diseño en el Centro Barreira. Compagina su actividad como diseñadora 
freelance con la investigación universitaria y la producción artística.  

127



Su trabajo explora la intersección entre identidad, memoria cultural y 
medio ambiente, con un interés particular en el diálogo entre Oriente y 
Occidente. Ha participado en exposiciones y proyectos internacionales 
como Bio-Rest-Art y ha comisariado la exposición internacional 
Turquoise. Actualmente coordina el proyecto interdisciplinar 
Palimpsesto: Un Diálogo Académico y Artístico entre Turquía y España, 
que culminará en una exposición itinerante y una publicación 
académica. Entre sus publicaciones recientes destaca un artículo en la 
revista Mathematics (2025) sobre reconstrucción de palimpsestos 
mediante inteligencia artificial. Su trayectoria combina investigación, 
docencia y creación como formas de generar vínculos entre arte y 
sociedad contemporánea. 

e.fernandez@unizar.es 

ENCARNA FERRER GÓMEZ 

Teruel, 1978. Graduada en Bellas Artes por la Universidad de Zaragoza. 
nace en un pequeño pueblo de la provincia de Teruel, Donde pasa los 
primeros años de su vida rodeada de un sinfín de artesanías textiles. Ve 
como sus abuelas tejen todo lo imaginado y como su madre borda y 
confecciona prendas que visten toda la familia.   Siente una gran 
atracción por todo este universo textil, del que quiere ser participe.
Esto influirá de tal manera que decide formarse en el campo de la 
indumentaria. En 1999 comienza los estudios de Estilismo y Diseño de 
Moda en la escuela de “Artes Aplicadas y Oficios Artísticos” de 
Valencia. Formación que completara  especializándose en patronaje.  
Su carrera profesional ha discurrido entre la docencia, en talleres de 
empleos, escuelas de adultos y otras formaciones no regladas. Y como 
diseñadora y patronista en diferentes empresas del sector de la moda y 
la confección. 
Hasta que en 2008 decide comenzar los estudios de Bellas Artes en la 
Universidad de Zaragoza. Desde entonces ha participado en varias 
exposiciones destacando:
Exposición colectiva “Entretejidos IDEM-ALIUM” en 2020 en la sala 
de exposiciones del edificio de BB.AA. Universidad de Zaragoza.
128



Exposición individual “Sus Labores / mis labores” en 2021 en la sala de 
exposiciones del edificio deBB.AA.Universidad de Zaragoza.   
Exposición junto a Silvia Gil “Lo Tejido” en 2022 en la Casa de la 
cultura, de Monreal del Campo.
Exposición colectiva “Enhebrar” en 2023 en la Escuela de Artes de 
Teruel..
Todas ellas con un eje común que ha impregnado toda su carrera.

encarnaferrer.arts@gmail.com 

LAURA GARFELLA MARTÍN 

Teruel 1983. Diplomada en Nutrición Humana y Dietética por la 
Universidad de Zaragoza en la Facultad de Ciencias de la Salud y del 
Deporte de Huesca en 2007. Especializada en obesidad y patologías 
asociadas a la misma, y nutrición infantil. 
Responsable del Centro de Nutrición de Laura Garfella desde hace 13 
años y trabajando la nutrición infantil en Centro Médico Lyra desde 
hace 9 años. Colaboradora con el Club voleibol Teruel. 
No podría empezar de otra forma que confesando que la alimentación y 
la nutrición siempre han estado presenten en mi vida. Desde pequeña 
me han inculcado una alimentación sana y saludable pero me di cuenta 
que me gustaba, cuando hice el Ciclo Formativo de Salud Ambiental de 
Grado Superior por el I. E. S. Ibáñez Martín   (Teruel, 2002-2004) y lo 
supe: quería dedicarme a ello de forma profesional, ayudar a otras 
personas a sentirse mejor consigo mismas y no dejar nunca de aprender 
y formarme.  
La curiosidad me pudo y, finalmente, estudié la carrera de Nutrición 
Humana y Dietética en Huesca. Guardo unos recuerdos maravillosos de 
aquellos años en los que aprendí lo importante que es aprender y, a la 
vez, enseñar a comer. 
Tanto me gustó esta formación que me invitó a seguir estudiando y 
aprendiendo. Un ejemplo de ello es que he realizado multitud de cursos 
relacionados con las industrias alimentarias, la seguridad alimentaria, la 
nutrición enteral y parental, obesidad infantil, nutrición infantil, dieta 

129



hospitalaria, nutrición deportiva aplicada, procesos psicológicos básicos 
en nutrición. 
Además, a lo largo de estos casi 18 años de experiencia, he colaborado 
con multitud de asociaciones además de la consulta.  

lgarfella.nutricionista@gmail.com 

SILVIA GIL MILLÁN 

Teruel, 1971. Graduada en Bellas Artes por la Universidad de 
Zaragoza. Se forma previamente en Artes Aplicadas, y esto se refleja de 
manera clara en su trabajo. Su obra se centra en la relación entre 
naturaleza, territorio y técnicas artesanales. A través del uso de fibras 
naturales y la revalorización de técnicas en riesgo de desaparición, 
investiga los saberes ancestrales y los proyecta en piezas 
contemporáneas. Se nutre de la observación, de la escasa bibliografía en 
torno a la cestería y el contacto con maestros y personas con 
conocimientos tradicionales. 
Su práctica, consciente y reflexiva, vincula de manera estrecha el 
territorio, el cuerpo y la materia. 

silviagilm@gmail.com 

LUIS ARTURO GIMÉNEZ ALAMÁN 

Teruel,1983. Vinculado siempre a los pueblos de sus padres en la Sierra 
de Albarracín: Gea y Jabaloyas.  
Licenciado en Humanidades por la Universidad de Zaragoza, cursó una 
segunda licenciatura en Teología en la Universidad de Valencia. Desde 
hace más de quince años ejerce como profesor en un instituto público de 
la capital turolense y en el Grado de Magisterio de la Universidad de 
Zaragoza.  
En la actualidad está finalizando el Grado en Bellas Artes que combina 
con formación y acompañamiento de grupos en crecimiento personal y 

130

mailto:lgarfella.nutricionista@gmail.com
mailto:silviagilm@gmail.com


el gusto por la escritura. Es autor de dos libros editados por PPC "Ocho 
relatos y una promesa" (2022) y "¿No es este el carpintero?” (2025).  
Ha realizado la exposición individual de fotografía “Cantar de amor y 
de bodas” (2019) en el Claustro de San Pedro de Teruel. Es autor de las 
obras de teatro “Para vos nací” (2015) y “Victoria Diez” (2018), que se 
representó en el Teatro Marín de Teruel. Ha participado en 
exposiciones colectivas, entre otras: Encuentros, 2023 y Miradas, 2024. 

497040@unizar.es 

PAULA LOZANO AGUIRRE 

Torres de Albarracín, Teruel, 1999. Graduada en Filosofía (2021). Ha 
participado en los seminarios anuales organizados por la Universidad de 
Valencia, en el marco de las jornadas sobre género y filosofía. 
Su primera publicación corresponde a su Trabajo de Fin de Grado, 
titulado Ética y muerte en las obras de Miguel Delibes. Claves filosóficas 
de la muerte a través de la literatura, donde explora las dimensiones 
éticas de la muerte desde un enfoque filosófico-literario. 
Sus principales inquietudes giran en torno al conocimiento humano, 
con especial énfasis en el análisis de problemáticas sociales desde una 
perspectiva filosófica crítica. Mediante esta mirada transversal, busca 
generar reflexiones que inviten al cambio social.  
Participó en la primera publicación de Internas y sirvientas (1940-1975) de 
la Sierra de Albarracín, proyecto premiado en la XIV convocatoria de los 
premios ARAGÓN INVESTIGA 2024, en la categoría de proyectos 
con Perspectiva de género “María Andresa Casamayor”. Gobierno de 
Aragón. 

paulalozanoaguirre15@gmail.com 

131

mailto:497040@unizar.es
mailto:paulalozanoaguirre15@gmail.com


SILVIA MARTIN PARRA 

Teruel, 1977. Licenciada en Historia del Arte por la Universidad de 
Valencia y en Humanidades por la Universidad de Zaragoza. Desde 
2007, ejerce como profesora de Educación Secundaria en el área de 
Geografía e Historia, desempeñando actualmente su labor docente en el 
Instituto Lobetano de Albarracín. 
Su interés por los temas costumbristas surge en este centro educativo, al 
entrar en contacto con compañeros que comparten las mismas 
inquietudes, con quienes ha realizado trabajos conjuntos con el respaldo 
de instituciones locales como la Comarca de Albarracín y el CECAL 
(Centro de Estudios de la Comarca de Albarracín). 
Entre sus publicaciones, ha contribuido en diversos proyectos y artículos, 
entre los que destacan: 
Martín, S., Millán, M.C., Saavedra, C., Torres, Y., Valero, V. (coord.) 
(2014). La Sierra de Albarracín en cuatro tiempos. CECAL. 
Martín, S., Doñate, I. (2007). Arte Barroco. En S. A. Moralejo, J. Royo 
(coords.), Comarca de las Cuencas Mineras (pp. 141–151). Colección 
Territorio 24. 
Martín, S. (2018). Proyecto Resistiré: Maquis Lobetanos en el 
Campamento Escuela de Rodeno. En C. Martínez Samper, V. M. 
Lacambra Gambau (coords.), Actas 7ª Jornada sobre Patrimonio 
Cultural Inmaterial de la Sierra de Albarracín (pp. 89–105). Comarca 
de la Sierra de Albarracín.  
Participó en la primera publicación de Internas y sirvientas (1940-1975) de 
la Sierra de Albarracín, proyecto premiado en la XIV convocatoria de los 
premios ARAGÓN INVESTIGA 2024, en la categoría de proyectos 
con Perspectiva de género “María Andresa Casamayor”. Gobierno de 
Aragón. 

silmarpa2000@yahoo.es 

132

mailto:silmarpa2000@yahoo.es


ESTEFANÍA MONFORTE GARCÍA 

Mosqueruela, Teruel, 1987. Doctora en Ciencias de la Educación en 
2022. Desde 2008 hasta 2022 ha ejercido como maestra y asesora de 
formación en la escuela rural. 
En la actualidad es profesora en el departamento de Ciencias de la 
Educación de la Facultad de Ciencias Sociales y Humanas de Teruel. 
Además, codirige la Cátedra Diputación de Teruel Educación y 
Territorio.  
Sus inquietudes profesionales y líneas de investigación están 
relacionadas con la historia de la educación, la innovación, los estudios 
de género e identidad y la escuela rural. Ha realizado una estancia de 
investigación de larga duración en Canterbury Christchurch University 
(Reino Unido) para abordar un estudio sobre identidad nacional, y otra 
en la Universitat Jaume I para investigar sobre las escuelas masoveras de 
las provincias de Castellón y Teruel. 
Participó en la primera publicación de Internas y sirvientas (1940-1975) de 
la Sierra de Albarracín, proyecto premiado en la XIV convocatoria de los 
premios ARAGÓN INVESTIGA 2024, en la categoría de proyectos 
con Perspectiva de género “María Andresa Casamayor”. Gobierno de 
Aragón. 
También es coordinadora del proyecto de recuperación de patrimonio 
histórico educativo de la Comarca del Maestrazgo “La escuela de ayer 
para construir el mañana”, el cual ha sido galardonado con el Premio 
Manuel Bartolomé Cossio 2024 por parte de la Sociedad Española para 
la recuperación del Patrimonio Histórico Educativo (S.E.P.H.E) 

emonforteg@posta.unizar.es 

133

mailto:emonforteg@posta.unizar.es


HELENA NAVARRO GUILLÉN 

Teruel, 1999. Graduada en Comunicación Audiovisual por la 
Universidad Jaume I, Helena Navarro se trasladó en 2021 a Sevilla para 
cursar el Máster en Escritura Creativa. Desde entonces colabora en la 
revista Cabiria: cuadernos de cine turolense y ha desarrollado diversos 
proyectos artísticos vinculados al ámbito audiovisual y literario. 
Desde 2023 imparte talleres de Escritura Creativa y Guion 
Cinematográfico. En 2024 publicó su primer libro de relatos Nómada de 
tu propia vida y participó en la séptima edición de Desafío Buñuel como 
directora y guionista, donde obtuvo el Premio del Público y el galardón 
a Mejor Película. Ha colaborado con la productora turolense Imago 
Entertainment y trabajado en las películas El árbol y el ruiseñor y Sirat. 
Actualmente finaliza el Doble Máster Universitario en Profesorado en 
Enseñanza Secundaria Obligatoria y Bachillerato, Formación 
Profesional y Enseñanza de Idiomas y en Estudios Lingüísticos, 
Literarios y Culturales en la Universidad de Sevilla. Entre sus próximos 
proyectos destaca como guionista y ayudante de dirección de un 
cortometraje que se rodará en la tercera edición de Desafío Buñuel México. 

helenanava13@gmail.com 

FERNANDO JOSÉ SADIO-RAMOS 

Lourenço Marques (Portugal), 1959. Tiene su residencia principal en 
Coimbra (Portugal) desde 1980. Homo Viator, destaca su migración a 
Granada (España) a principios de este siglo, ciudad que se convirtió en 
su hogar.  
Se reparte entre dos Alma Mater, la Universidad de Granada y la 
Universidad de Coimbra, donde obtuvo sus títulos de Pre-Bolonia. 
En Coimbra estudió desde 1981 hasta 1991. Entre 1981 y 1985, se 
licenció en Filosofía, y de 1985 a 1991, cursó un máster en Filosofía 
Contemporánea.  
De 2007 a 2014, realizó el doctorado en la Universidad de Granada.  

134

mailto:helenanava13@gmail.com


Entre medias, ha realizado acreditaciones, cursos de formación y cursos 
cortos/ microcredenciales para profundizar en sus conocimientos 
profesionales y científicos, y en los que ha afianzado su papel como 
formador en los ámbitos de la educación no formal, la intervención 
social y la formación permanente del profesorado. 
Se dedica a la educación no formal desde 1977, cuando empezó a 
desarrollar proyectos de intervención comunitaria deportiva (modalidad 
de ajedrez). 
Desde 1986, es profesor en el sistema educativo portugués, enseñando 
en escuelas primarias y secundarias (1986-1991), así como en la 
enseñanza superior (2001 hasta la fecha). En este nivel de enseñanza, es 
actualmente miembro del Instituto Politécnico de Coimbra, en su 
Escuela de Educación. Simultáneamente, ha realizado 52 estancias 
como profesor-visitante e investigador en instituciones no-portuguesas.  
Es miembro de unidades de investigación de ambas Alma Mater. En 
Granada, de 2003 a 2016, perteneció al Grupo HUM-742 DEDiCA – 
Desarrollo Educativo de las Didácticas en la Comunidad Andaluza y, 
desde 2016, integra el Grupo HUM-672 AREA (Análisis de la Realidad 
EducativA). En la Universidad de Coimbra, hace parte del IEF – 
Instituto de Estudos Filosóficos (inicialmente, LIF – Linguagem, 
Interpretação e Filosofia, desde 2011. 
Su investigación utiliza sobre todo abordajes cualitativos aplicadas al 
dominio biográfico-narrativo, en aplicación de sus perspectivas 
filosóficas de índole personalista e intersubjetiva. Estudia temas de las 
áreas científicas en las que alecciona: formación de profesores, 
educadores, animadores musicales y teatrales, así como gerontólogos, 
enfocados principalmente para la intervención sociocultural segundo 
líneas de aprendizaje-servicio e investigación-acción.   

framos@esec.pt 

135

mailto:framos@esec.pt


LUCIA VILLARROYA 

Teruel, 1961. Graduada en Bellas Artes por la Universidad de Zaragoza 
y Técnico Superior de cerámica por la Escuela de cerámica de Manises 
en Valencia. 
Se ha dedicado a la docencia de la cerámica y la educación artística 
durante más de tres décadas.
Fue directora de CAREA (Centro Aragonés de recursos para las 
enseñanzas artísticas) en el Centro de Profesorado Ángel Sanz Briz de 
Teruel durante el curso 2019-20.
Dirigió el III congreso de arte y emoción en educación, "EnAmorArte"  
centrado en la importancia de las creaciones artísticas para el desarrollo 
intelectual y emocional de los alumnos.
Ha participado como ponente en la Universidad de Verano de Teruel.
Ha participado en el Proyecto de Innovación PIET-12-1-079  Conversas 
y Tránsitos. El saber del hacer arte y educación, con la ponencia: La 
Mirada Ingenua Experiencias plásticas en los Centros de Educación 
Especial. Facultad de Ciencias Sociales y Humanas- Teruel. Universidad 
Zaragoza, 2013.
Ha comisariado la exposición La mirada Ingenua de los Centros de 
Educación Especial Arboleda y Gloria Fuertes de Teruel. Sala de 
exposiciones de BBAA de Teruel, 2013.
Ha colaborado con el grupo de investigación   Arte y Memoria, de la 
Facultad de Ciencias Sociales y Humanas de Teruel, editado por la 
Fundación universitaria Antonio Gargallo, 2017. Con el artículo 
Caminantes del Regreso. 
Ha participado en el   XIV SIEMAI (Simpósio internacional Educación 
Música Artes Interculturales) – IX Encuentro de Primavera. 2016. Con 
la ponencia el Arte como vehículo de integración. Estrellas en la Oscuridad.
Ha comisariado la exposición colectiva itinerante El Maravilloso Vacío en 
el Museo de Cedrillas, Museo de Albarracín, Castillo de Mora de 
Rubielos y Museo de Teruel.
Ha participado en numerosas exposiciones individuales y colectivas 
tanto a nivel nacional como internacional.

136



Galardonada con el premio ARS en el XXV Certamen José Lapayese 
2024.
Su itinerario artístico se caracteriza por contar historias personales e 
íntimas, en las que aparecen distintos elementos extraídos de los 
recuerdos, evocaciones y transmisiones familiares. En una búsqueda de 
su identidad, reflexiona sobre la fragilidad del ser humano, el paso del 
tiempo, la vida, la muerte y la memoria. Poniendo en evidencia las 
similitudes entre situaciones sociales   pasadas y presentes. Con un gran 
vínculo emocional con   la naturaleza, el paisaje y el territorio en el que 
habita.
Toda su obra compone un gran álbum familiar que ha ido 
evolucionando personal y artísticamente a la par que ella a lo largo del 
tiempo, conformando un universo íntimo y privado, donde emociones y 
sentimientos vuelven a hacerse patentes a través de la obra.

137

§



138

PUNTO FINAL 

	 La Jornada se ha desarrollado en la Facultad de Ciencias 
Sociales y Humanas de Teruel, de la Universidad de Zaragoza., el 
15 de octubre de 2025. Hemos mantenido una conexión telemática 
con el Instituto Politécnico de Coimbra (Portugal). También se ha 
presentado la exposición de cinco artistas turolenses, en la Sala de 
Exposiciones de la Escuela de Arte de Teruel, que finalizará el 30 
de octubre de 2025, con visitas guiadas a la misma. Como broche, 
el concierto de piano y voz, en directo, ha logrado hilar toda una 
costura de saberes y formas de hacer.  

	 Esta actividad parte del proyecto Internas y sirvientas 
(1940-1975) de la Sierra de Albarracín, premiado en 2024 por el 
Gobierno de Aragón, dentro de la convocatoria Aragón Investiga. 
La jornada ha sido financiada por la Fundación Universitaria 
“Antonio Gargallo” y Vicerrectorado de Cultura y Patrimonio de la 
Universidad de Zaragoza. Participan integrantes del equipo de 
investigación y creación ´Desarraigos y Derivas´. 

	 Esta publicación recoge una presentación del trabajo de 
investigación que se está llevando a cabo en el marco del proyecto. 
Se trata de una iniciativa multidisciplinar cuya metodología pone 
en diálogo a investigadores y creadores de diferentes ámbitos. De 
este modo, el equipo mantiene una dinámica de trabajo en la que 
las relaciones intergeneracionales contribuyen a enriquecer el 
enfoque y a potenciar la diversidad de perspectivas, algo que, como 
coordinadora del proyecto, considero fundamental para alcanzar 
una visión más completa y plural del objeto de estudio. 

Carmen Martínez Samper 
Coordinadora del equipo Desarraigos y Derivas 



139

Este libro se terminó  
el 15 de octubre de 2025, 

Día Internacional de las Mujeres Rurales 
y 

día de Teresa deÁvila, 
patrona  

de la Sección Femenina 



140




